



- إمارة المدينة المنورة في العهد العثماني الأول
- مخطوطات التاريخ في مكتبة عارف حكمت
  - المقاصد من الأمثلة النبوية
- من المشكلات الصحية في بيئة المدينة المنورة. سرطان الجلد.

### المقاصد من الأمثلة النبوية

د. الأمين محمد محمود الجكني
 أستاذ مساعد بكلية الدعوة
 الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة

### مُقتَلِّمْتُهُ

الحمد لله الذي هدانا لهذا، وما كنا لنهتدي لو لا أن هدانا الله، والصلاة والسلام على النبي الكريم، المبعوث هدى ورحمة للعالمين، وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### وبعد:

فمن خلال الاعتناء بالسيرة النبوية ظهر لي أنّها تشتمل على أسلوب ضرب المثل؛ كما في إنذاره في بداية الدعوة لمّا أمره الله تعالى بإنذار عشيرته وجمع قومه، فشجعني ذلك إلى جمع ما أمكن في هذا الموضوع وبيان ما اشتملت عليه الأحاديث من الفوائد والآداب مما لا يجده الباحث في موضوع واحد، وهذا المجال قد صنّف فيه العلماء، ولكنهم جمعوا فيه الأحاديث المسندة وغير المسندة، وغير الأحاديث مما شاع بين الناس، أو قاله أهل الحكمة، فظهر لي أن أتناول هذا الباب مقتصراً على الأحاديث المسندة، وبيان أقوال العلماء من الشراح والمفسرين في هذه الأحاديث، ومع أنّ الجمع لها هو أنّها وردت بصيغة المثل أو التمثيل؛ إلا أنّها تتناول عدة صور ومقاصد، منها التأكيد على صدق دعوته وخوفه على



الناس، ونصحهم في التحذير من المعاصي والغلوفي الدين، وفي تحريم الغيبة، وبيان حقيقة الدنيا وأنها دار الغرور والمتاع القليل، وبيان حقيقة المسلم والمهاجر، وقرب الجنة والنار، ومثال توحيد الله تعالى والصلاة والصوم والصدقة، وأثر الصلاة في محو الذنوب، والمثال لتصويرها وتقريب معانيها وتأكيد الحقائق وترسيخها من صورة المعقول إلى المحسوس، وذلك الإفهام المخاطبين لعلهم يتذكرون.

وقد اعتمدت على الصحيحين والسنن وغيرها من كتب الحديث، وكتب الشروح، والتفسير، وكتب الأمثال، وحرصت على الاختصار في التوثيق، حيث أكتفي بتوضيح موضع الحديث مفصّلاً من أحد الصحيحين، ثم أقتصر على مواضعه الأخرى بالإشارة إلى الكتاب ورقم الباب.

وسميت البحث (المقاصد من الأمثلة النبوية) وهو يشتمل على مقدمة وواحد وعشرين مطلباً، ثم الخاتمة.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، ونسأله التوفيق والعفو عن كل خطيئة وزلل.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.



معنى المثل المثل -بفتح الميم - تشابه المعاني المعقولة. والمِثْل - بكسير الميم وسكون الثاء - تشابه الأشخاص للحسوسة (۱).

قال الراغب: المُمتّل: المصوّر على مثال غيره.

والمَثَل: قولٌ في شيءٍ يشبه قولاً في شيءٍ آخر بينهما مشابهة؛ لِيُبَيِّن أحدُهما الآخر ويصوِّرَه؛ نحو قولهم: الصَّيْفَ ضَيَّعْتِ اللَّبَنَ، فإنَّ هذا القول يشبه قولك: أهملت وقت الإمكان أمرك، وعلى هذا الوجه ما ضرب الله تعالى من الأمثال.

والمثل: يقال على وجهين:

أحدهما: بمعنى المِثْل، نحو: شبِبْهٍ، وشبَهٍ.

والثاني: بمعنى المشابهة لغيره في معنى من المعاني، أيّ معنى كان، وهو أعمّ الألفاظ الموضوعة للمشابهة .

وقد ضرب الله تعالى في كتابه الأمثلة في آيات كثيرة كما قال تعالى: ﴿وَيَضْرِبُ اللهُ الأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴿وَضَرِبِ النّبِي اللهُ الأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴿وَضَرِبِ النّبِي اللهُ الْمَثَالَ، فقد روي أيضاً عن عبد الله بن عمر أنَّه قال: حفظت عن رسول الله ألف مثل. ولم يصح. ولم أر أحداً من أهل الحديث صنَّف فأفرد لها باباً غير أبي عيسى ولله درّه، لقد فتح باباً أو بنى قصراً أو داراً، ولكن اختط خطاً صغيراً فنحن نقنع به ونشكره عليه، وجملة ما ذكر أربعة عشر حديثاً.



<sup>(</sup>١) عارضة الأحوذي ٢٩٦/١٠.

<sup>(</sup>٢) مفردات ألفاظ القرآن ٧٥٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم ٦٦٠ -٦٦١، مفردات ألفاظ القرآن ٧٥٩ -٧٦٠

<sup>(</sup>٤) سورة إبراهيم: ٢٥.

وفي الأصل المثلات، واحدها مثلة، وهي الأشباه والأمثال... ويأتي التمثيل بمعنى التصوير والتشبيه (۱) كما يأتي ضرب الأمثال لتقريب المعانى إلى أفهام المخاطبين بما يألفونه ويعرفونه .

ويعتبر التمثيل أيضاً أسلوباً من الأساليب في تأكيد الحقائق وترسيخها، وجعل المعقول كالمحسوس ...

الغلو: الارتفاع وتجاوز الحد في كل شيء، المثال في التحذير يقال ذلك في التنطع في الدين، وكثرة الصداق، من الغلو في الدين وفي السعر، وفي القدر والمنزلة، وفي السهم .

قال تعالى: ﴿لاَتَعْلُوا فِي دِينِكُم﴾ ، وفي الحديث: (إيَّاكم والغلوفي فِي الدين) (٢٠٠٠) .

والغلوّ في الدين: هو التشدد فيه ومجاوزة الحد، وقيل: معناه: البحث عن بواطن الأشياء والكشف عن عللها وغوامض متعبَّداتها. ومنه الحديث: (وحامل القرآن غير الغالي فيه ولا الجافي عنه) ((\*) ؛ إنَّما قال ذلك؛ لأنَّ من أخلاقه وآدابه التي أُمِر بها القصد في الأمور، وخير الأمور أوسطها (\*).

وقد ورد عن النبي ﷺ بيان أحوال الخوارج ومروقهم من الدِّين مروق



<sup>(</sup>١) عارضة الأحوذي ٢٩٦/١٠، وانظر المعاني والشواهد في ذلك. هدى الساري إلى مقدمة فتح الباري ١٨٥، ١٨٦.

<sup>(</sup>٢) شرح مسلم للنووي ١٤٠/١٦. الفتح ٣١٧/١١. ٢٧/٩.

<sup>(</sup>٣) الفتح ١١/٢.

<sup>(</sup>٤) مفردات ألفاظ القرآن ٦١٣، النهاية ٣٨٢/٣.

<sup>(</sup>٥) النساء/١٧١.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري الاعتصام [٥]، النسائي مناسك [٢١٧]، جه، مناسك[٢٦]، المسند ٢١٥/١، ٣٤٧.

<sup>(</sup>۷) سنن أبي داود ۱۷٤/٥ ، (٤٨٤٣) ، أدب [٢٣].

<sup>(</sup>٨) النهاية ٣٨٢/٣.

السهم من الرميَّة ... وذكر العلماء رحمهم الله تعالى الفوائد من هذه الأحاديث، ومنها:

ذمّ الخوارج وشدة بدعتهم لتكفيرهم المسلمين والانشغال بقتالهم واستباحة دمائهم، وتركهم قتال أهل الذمة، وهذا كلّه من آثار عبادة الجهال الذين لم تنشرح صدورهم بنور العلم، ولم يتمسكوا بحبل وثيق من العلم، وكفى أنَّ رأسهم ردَّ على رسول الله المره، ونسبه إلى الجور نسأل الله السلامة.

ومن الفوائد: أنَّ قتالهم أولى من قتال المشركين، والزجر عن الأخذ بظواهر جميع الآيات القابلة للتأويل التي يفضي القول بظاهرها إلى مخالفة إجماع السلف، والتحذير من الغلوّ في الديانة والتنطع في العبادة بالحمل على النفس فيما لم يأذن فيه الشرع، وقد وصف الشارع الشريعة بأنَّها سهلة سمحة (۲).

وفي حديث عبد الله بن عمرو: (إنَّ هذا الدين متين، فأوغلوا فيه برفق، ولا تبغضوا إلى أنفسكم عبادة الله، فإنَّ المُنْبَتُّ لا أرضاً قطع ولا ظهراً أبقى).

أخرجه أحمد والبزار عن جابر أن وصوب إرساله، وله شاهد في الزهد لابن المبارك عن عبد الله بن عمرو موقوفاً .

و(الْمُنْبَتُّ) -بنون ثم موحدة ثم مثناة ثقيلة - أي: الذي عطب راحلته وهي مركوبه من شدّة السير، مأخوذة من البتّ وهو القطع، أي: صار منقطعاً، وبقى في طريقه عاجزاً لم يصل إلى مقصوده، ولم يقض وَطَره،



<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٣٩٠/١٢، (٦٩٣٤، ٦٩٣٤)، استتابة المرتدين.

<sup>(</sup>٢) الفتح ٣٠١/١٢.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ١٩٩/٣. السنن الكبرى للبيهقي ١٨/٣، (٤٥٢٠)، مجمع الزوائد ٦٢/١، الفتح ٢٩٧/١١.

وقد أعطب ظهره، وفقد مركوبه الذي كان يوصله لو رفق به .. وقال الهروي: شُبِّهُ بالمجتهد في العبادة حتى يتحسر ..

وقوله: (أوغِلُوا) - بكسر المعجمة - من الوغول في الشيء والسير فيه والإمعان، والمراد: سر فيه برفق، وابلُغ الغاية القصوى منه بالرفق، لا على سبيل التهافت والخُرق، ولا تحمل على نفسك وتكلّفها ما لا تطيق فتعجز وتترك الدِّين والعمل ".

وهذه الأحاديث النبوية في الحث على الرفق في الدين والتسديد والمقاربة والتيسير هي في الواقع متفقة مع الآيات الكريمة الموضحة أنَّ الله تعالى لا يكلف نفساً إلاَّ وسعها، ومعنى هذا: أنَّ المتشدِّد والمتنطع والذي يكلّف نفسه من العبادة قد زين له الشيطان وهواه ذلك، وأنساه طاقة وطبيعة نفسه البشرية، وأضله بجعله يظنّ أنَّه أعرف بنفسه وأحرص على مصلحتها من الله تعالى، ولكن سيظهر بعد حين أنَّه أرهق نفسه وشق عليها، فإمَّا أن يستمرّ مع شعوره بالملل، وإمَّا أن يتراجع مرتداً ومقصراً.

وهذا الحديث استشهد به الحافظ رحمه الله تعالى في شرح الأحاديث الواردة في صحيح البخاري في باب القصد والمداومة على العمل، وأوضح أنَّ المقصود بالقَصُد - بفتح القاف وسكون المهملة - : هو سلوك الطريق المعتدلة واستحباب ذلك، وقد فسروا السداد بالقصد.



<sup>(</sup>۱) غريب الحديث للهروي ۲۸/۲. النهاية ۹۲/۱ ، الأمثال لأبي عبيد ۳/٦ [۷]، فتح الباري ۲۹۷/۱۱ ، موسوعة أمثال العرب ۱۹۹/۱، ۱۹۹۰.

<sup>(</sup>٢) غريب الحديث ٢٨/٢.

<sup>(</sup>٣) غريب الحديث ٢٧/٢. النهاية ٢٠٩/٥.

(سَدِّدُوا وقاربوا، واعلموا أن لن يُدخِل أحدكم عمله الجنَّة، وأنَّ أحبَّ الأعمال أدومها إلى الله وإن قلّ) ..

ومعنى (سيدِّدوا) اعملوا واقصدوا بعملكم السداد، أي: الصواب واتباع السنة من الإخلاص وغيره ليقبل عملك، فينزل عليكم الرحمة.

(وقاربوا) أى: لا تُفْرطُ وا فتجهدوا أنفسكم في العبادة؛ لئلا يفضي بكم ذلك إلى الملال فتتركوا العمل فتفرطوا (٢).

قوله في الحديث: (وشيء من الدلجة) (٢) إشارة إلى الحث على الرفق في العبادة وهو الموافق للترجمة، وعبّر بما يدلّ على السير؛ لأنَّ العابد كالسائر إلى محلّ إقامته، وهو الجنّة .

قال الهروى: الغلوفي العمل سيئة، والتقصير عنه سيئة، والحسنة بينهما وهو القصد .

وقوله: (وأنَّ أحبّ الأعمال أدومها إلى الله وإن قلّ) الحكمة في ذلك: أنَّ المديم للعمل يلازم الخدمة فيكثر التردد إلى باب الطاعة كل وقت ليجازى بالبر لكثرة تردده، فليس هو كمن لازم الخدمة مثلاً ثم انقطع، ومن ثمّ ورد الوعيد في حق من حفظ القرآن ثم نسيه، والمراد بالعمل هنا الصلاة والصيام وغيرهما من العبادات.

عن أبى موسى شه قال: قال رسول الله الله المثال في النصح

### والتحذيرعن

- (۱) صحيح البخاري مع الفتح ۲۹٤/۱۱ ، (٦٤٦٤)، و(٦٤٦٧). (۲) فتح الباري ۲۹**۱،** ۲۹۷.
- (٣) صحيح البخاري ٢٩٤/١١، (٦٤٦٣)، عن أبي هريرة الله
  - (٤) الفتح ٢٩٨/١١.
  - (٥) غريب الحديث ٢٨/٢، ٢٩.
    - (٦) الفتح ٢٩٩/١١.

(مثلي ومثل ما بعثني الله كمثل رجل أتى قوماً فقال: رأيت الجيش بعيني وإنّي أنا النذير العريان، فالنجاء النجاء، فأطاعته طائفة فأدلجوا على مهلهم فنجوا، وكذبته طائفة فصبّحهم الجيش فاجتاحهم)(١).

(مَثَلي) -بفتح الميم والمثلّثة - والمثل: الصفة العجيبة الشأن يوردها البليغ على سبيل التشبيه لإرادة التقريب والتفهيم.

(بعيني) ذكر العينين إرشاداً إلى أنَّه تحقق عنده جميع ما أخبر عنه تحقق من رأى شيئاً بعينه لا يعتريه وهم ولا يخالطه شك

(وإنّي أنا النذير العريان) ضرب بالعريان المثل في تحقيق الخبر "...

قال النووي: قال العلماء: أصله أنَّ الرجل إذا أراد إنذار قومه وإعلامهم بما يوجب المخالفة نزع ثوبه وأشار به عليهم إذا كان بعيداً منهم؛ ليخبرهم بما دهمهم ويبقى عريانًا، وأكثر ما يفعل هذا ربيئة القوم، وهو طليعتهم ورقيبهم، وقالوا: وإنَّما يفعل ذلك؛ لأنَّه أَبْيَن للناظر وأغرب وأشنع منظراً عند المبصر، ويكون على مكان عالٍ، فهو أبلغ في استحثاثهم في التأهب للعدو، وقيل: معناه: أنا النذير الذي أدركني جيش العدو فأخذ ثيابي فأنا أنذركم عرياناً أ. والأصل فيه: أنَّ رجلاً لقي جيشاً فسلبوه وأسروه فانفلت إلى قومه فقال: إنِّي رأيت الجيش فسلبوني، فرأوه عرياناً فتحققوا صدقه؛ لأنَّهم كانوا يعرفونه ولا يتهمونه في النصيحة ولا جرت عادته بالتعري، فقطعوا بصدقه لهذه القرائن، فضرب النبي النفسه ولما جاء به مثلاً



<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٣١٦/١١، (٦٤٨٢)، رقاق ٢٦١]، اعتصام ٢١]. صحيح مسلم ٤٨/١٥ -٤٩، فضائل ٢١٦].

<sup>(</sup>٢) الفتح ٣١٦/١١.

<sup>(</sup>٣) الفتح ٣١٦/١١.

<sup>(</sup>٤) شرح مسلم ٤٨/١٥. النهاية ٢٢٥/٣.

بذلك لما أبداه من الخوارق والمعجزات الدالة على القطع بصدقه؛ تقريباً لإفهام المخاطبين بما يألفونه ويعرفونه .

ويؤيده ما أخرجه الرامهرمزي في الأمثال! وهو عند أحمد أيضاً بسند جيد من حديث عبد الله بن بريدة عن أبيه في قال: (خرج النبي ذات يوم فنادى ثلاث مرات: أيها الناس مثلي ومثلكم مثل قوم خافوا عدواً أن يأتيهم فبعثوا رجلاً يترايا لهم، فبينما هم كذلك إذ أبصر العدو، فأقبل لينذر قومه فخشي أن يدركه العدو قبل أن ينذر قومه، فأهوى بثوبه أيها الناس أتيتم ثلاث مرات)

وأحسن ما فسر به الحديث من الحديث، وهذا كلّه يدلّ على أنَّ العريان من التعرّي وهو المعروف في الرواية.

قوله: (فالنجاء النجاء) أي: اطلبوا النجاء بأن تسرعوا الهرب، إشارة إلى أنَّهم لا يطيقون مقاومة ذلك الجيش.

قال الطيبي: في كلامه أنواعٌ من التأكيدات: أحدها: (بعين)، ثانيها: (وإنِّي أنا)، ثالثها: (العريان)؛ لأنَّه الغاية في قرب العدو؛ ولأنَّه الذي يختص في إنذاره بالصدق (1).

(فأطاعته طائفة) أي: بعض القوم.

(فأدلجوا) - بهمزة قطع ثم سكون - أي: ساروا أوَّل الليل، أو ساروا الليل كلّه على الاختلاف في مدلول اللفظة .



<sup>(</sup>۱) الفتح ٣١٧/١١.

<sup>(</sup>٢) أمثال الحديث المروية عن النبي ﷺ ٢٣٢٤، [١٠].

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ٣٤٨/٥.

<sup>(</sup>٤) الفتح ٣١٧/١١.

<sup>(</sup>٥) النهاية ١٢٩/٢، شرح مسلم للنووي ٤٩/١٥.

(على مهلهم) -بفتحتين - والمراد به الهينة والسكون، -وبفتح أوَّله وسكون ثانيه - الإمهال، وليس مراداً هنا .

وقال النووي: في جميع نسخ مسلم: (مُهُلتهم) -بضم الميم والهاء - ``.

(وكذبته طائفة) قال الطيبي: عبّر في الفرقة الأولى بالطاعة، وفي الثانية بالتكذيب؛ ليؤذن بأنَّ الطاعة مسبوقة بالتصديق، ويشعر بأنَّ التكذيب مستتبع بالعصيان.

(صبّحهم الجيش) أي: أتاهم صباحاً، هذا أصله، ثمّ كثر استعماله حتى استعمل فيمن طرق بغتةً في أي وقتٍ كان.

(فاجتاحهم) -بجيم ثم حاء مهملة - أي: استأصلهم من جحت الشيء أجوحه إذا استأصلته، والاسم الجائحة وهي الهلاك، وأطلقت على الآفة لأنّها مهلكة (٢).

قال الطيبي: شبه الله نفسه بالرجل وإنذاره بالعذاب القريب بإنذار الرجل قومه بالجيش المصبح، وشبه من أطاعه من أمته ومن عصاه بمن كذب الرجل في إنذاره ومن صدقه.

وعن أبي هريرة أنّه سمع رسول الله الله القول: (إنّما مثلي ومثل الناس كرجل استوقد ناراً، فلما أضاءت ما حوله جعل الفراش وهذه الدواب التي تقع في النار يقعن فيها، فجعل الرجل يَزَعُهنّ ويغلبنه فيقتحمن فيها، فأنا آخذٌ بحُجَزكم عن النار وأنتم تقتحمون فيها)



<sup>(</sup>۱) الفتح ۳۱۷/۱۱.

<sup>(</sup>٢) شرح مسلم ٤٩/١٥.

<sup>(</sup>٣) الفتح ٣١٧/١١.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ٣١٦/١١، (٣٤٤٣)، رقاق ٢٦١]. صحيح مسلم ٤٩/١٥، فضائل ١٨١]، مسند أحمد ٢٤٤/٢، ٢٤٢، صحيح البخاري ٥٤٠، سنن الترمذي أدب ٢٨١].

(استوقد) بمعنى أوقد وهو أبلغ، والإضاءة فرط الإنارة .

(الفراش) الحق أنَّه نوعٍ من الطير مستقلٌ له أجنعة أكبر من جثته، وأنواعه مختلفة في الكبر والصغر، وكذا أجنعته.

(يَزَعُهنَّ) -بفتح التحتانية والزاي وضم العين المهملة - أي: يدفعهنَّ ... (فيقتحمن) أي: يدخلن، وأصله من القحم وهو الإقدام، والوقوع في الأمور الشاقة من غير تثبت ...

وفي الحديث ما كان فيه الله على من الرأفة والرحمة والحرص على نجاة الأمة كما قال تعالى: ﴿ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُوْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ .

(بحُجَزكم) -بضم المهملة وفتح الجيم بعدها زاي - جمع حجزة وهي معقد الإزار والسراويل .

(عن النار) وضع المسبب موضع السبب؛ لأنَّ المراد أنَّه يمنعهم من الوقوع في المعاصى التي تكون سبباً لولوج النار.

وفيه إشارة إلى أنَّ من أخذ رسول الله ﷺ بحجزته لا اقتحام له فيها.

(وأنتم تفلتون) -بفتح أوَّله والفاء واللاَّم الثقيلة - وأصله تنفلتون، - وبضم أوَّله وسكون الفاء وفتح الللمَّ - ضبطوه بالوجهين وكلاهما صحيح، تقول: تفلَّت مني، وأفلت مني، لمن كان بيدك فعالج الهرب منك حتى هرب.

وحاصل هذا التمثيل أنَّه شبه تساقط وتهافت الجاهلين والمخالفين



<sup>(</sup>۱) الفتح ۳۱۷/۱۱، ۳۱۸.

<sup>(</sup>٢) غريب الحديث للهروي ٢٢٨/٣ ، النهاية ١٨٠/٥.

<sup>(</sup>٣) شرح مسلم للنووى ٥٠/١٥، الفتح ٣١٨/١١.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة: ١٢٨.

<sup>(</sup>٥) شرح مسلم للنووى ٥٠/١٥، الفتح ٣١٨/١١.

<sup>(</sup>٦) الفتح ٣١٨/١١.

أصحاب الشهوات في المعاصي التي تكون سبباً في الوقوع في النار بتهافت وتساقط الفراش بالوقوع في النار اتباعاً لشهواتها، وشبه ذبّه العصاة عن المعاصي بما حذرهم به وأنذرهم بذبّ صاحب النار الفراش عنها (۱).

وقال عياض: شبه تساقط أهل المعاصي في نار الآخرة بتساقط الفراش في نار الدنيا (٢).

(تقتحمون فيها) عند مسلم (فيغلبوني) النون مثقلة لأنَّ أصله فيغلبونني، والفاء سببية، والتقدير: أنا آخذ بحجزكم لأخلصكم من النار، فجعلتم الغلبة مسببة عن الأخذ.

قال الطيبي: تحقيق التشبيه الواقع في هذا الحديث يتوقف على معرفة معنى قوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللّٰهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴿ ` وَذلك أَنَّ حَمَى الله معارمه ونواهيه، كما في الحديث الصحيح: (ألا إنَّ حَمَى الله معارمه) ورأس المحارم حب الدنيا وزينتها، واستيفاء لذّاتها وشهواتها، فشبه ها إظهار تلك الحدود ببياناته الشافية الكافية من الكتاب والسنة باستنقاذ الرجال من النار، وشبه فشو ذلك في مشارق الأرض ومغاربها بإضاءة تلك النار ما حول المستوقد، وشبه الناس وعدم مبالاتهم بذلك البيان والكشف، وتعديهم حدود الله وحرصهم على استيفاء تلك اللذات والشهوات ومنعه إياهم عن ذلك بأخذ حجزهم بالفراش التي تقتحمن في النار وتغلبن المستوقد على دفعهن عن الاقتحام، كما أنَّ المستوقد كان غرضه من فعله انتفاع الخلق به من الاستضاءة والاستدفاء وغير ذلك، والفراش لجهلها جعلته سبباً لهلاكها، فكذلك كان القصد بتلك البيانات اهتداء الأمة واجتنابها ما هو سبب



<sup>(</sup>۱) شرح مسلم للنووي ٥٠/١٥، الفتح ٣١٨، ٣١٩.

<sup>(</sup>٢) الفتح ٢١٨/١١.

<sup>(</sup>٣) البقرة/٢٢٩.

هلاكهم، وهم مع ذلك لجهلهم جعلوها مقتضية لترديهم.

وفي قوله: (آخذ بحجزكم) استعارة، مثّل حالةً منعه الأمة عن الهلاك بحالة رجل آخذ بحجزة صاحبه الذي يكاد يهوي

مثال الجليس في مهواة مهلكه (.)

لا ريب أنَّ للجليس أثر على من يجالسه إمَّا الصالح والسيء بخير إن كان صانحاً ، وإمَّا بشرً إن كان فاسداً

والعياذ بالله تعالى، وقد أشار القرآن الكريم إلى معاتبة الإنسان نفسه على مصاحبة أهل السوء؛ لما حدث له بسببهم من انشغاله عن طاعة الله تعالى، وارتكابه الذنوب، والأشد من ذلك الكبائر الموبقات وما يترتب عليها في الوقوع مما هو أشدً منها، نسأل الله تعالى العافية والسلامة لنا ولجميع المسلمين.

قال الله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَقُولُ يَالَيْتَنِي اتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سِيَلاً \* يَاوَيْلَتَا لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِذْ فُلاَناً خَلِيلاً \* لَقَدْ أَضلَّنِي عَنِ الذِّكْرِ بَعْدَ إِذْ جَآءَنِي وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِلإنْسَانِ خَذُولاً ﴾ (٢٠).

وقد ضرب رسول الله همثلاً واضحاً للجليس كما رواه البخاري وغيره عن أبي موسى هفال: قال رسول الله هذ: (مثل الجليس الصالح والجليس السوء كمثل صاحب المسك وكير الحداد، لا يعدمُك من صاحب المسك إمَّا تشتريه أو تجد ريحه، وكير الحداد يحرق بيتك أو ثوبك أو تجد منه ريحاً خبيثةً) (7).



<sup>(</sup>۱) الفتح ۲۱۹/۱۱.

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٢٢٠/٤، (٢٠١١)ن البيوع [٣٦]، و٢٦٠/٩، (٥٥٣٤، الذبائح [٣١]. صحيح مسلم ٢١/١٧٨، ير [٢٤٦]، د/أدب [٢١]. المسند ٤٠٤/٤، ٤٠٥، ٤٠٨.

من تأمّل الحديث يدرك الهدي النبوي والبلاغة في اشتمال الحديث على جوامع الكلم وضرب الأمثال بصورة في منتهى الإيضاح والدقة وبيان المقاصد الحقيقية؛ ممّا يجب على الإنسان من الحذر من الأصحاب والجلساء في كل زمان، وخاصة في هذا الزمن الذي زادت فيه الفتن والحركات والجماعات بمختلف المسميات والصفات، وأصبح من الأسلم أن يقلل الإنسان من الأصحاب، ويتحرى في مجالسة الأخيار أهل التقوى والعلم والأدب والخلق الحسن، ولا يشغل جميع وقته معهم، وإنّما بالقدر المناسب الذي يحقق الأنس والسعادة، ثم يشغل وقته بالمداومة على قراءة كتاب الله الكريم والحرص على حفظ ما يتيسر، ومطالعة كتب الحديث والتفسير؛ لينفع نفسه ويقف على مقاصد الشريعة.

(كير الحداد) -بكسر الكاف بعدها تحتانية ساكنة - وحقيقته البناء الذي يركب عليه الزق، والزق هو الذي ينفخ فيه، فأطلق على الزق اسم الكير مجازاً لمجاورته له، وقيل: الكير هو الزق نفسه، وأمّا البناء فاسمه الكور (۱).

وفي الحديث النهي عن مجالسة أهل الشر وأهل البدع ومن يتأذى بمجالسته في الدين والدنيا (١) ومن ذلك مرتكب المعاصي بشتى صورها وخاصة الكبائر، ومن لا يفعل المعروف ولا ينتهي عن المنكر، وصاحب الغيبة والنميمة، ومن عرف بالكذب والبهتان، والتنطع والتشدد، وتفسيق المسلمين، مثل الخوارج ومن كان على شاكلتهم وفكرهم وهواهم وجهلهم وعداوتهم، ومن اشتغل بكشف أخطاء المسلمين وعوراتهم وسبهم



<sup>(</sup>۱) الصحاح ۸۱۱/۲.

<sup>(</sup>٢) شرح مسلم للنووي ١٧٨/١٦. الفتح ٣٢٤/٤.

وسوء الظنَّ بهم وحسدهم والحقد عليهم وتحقيرهم، وغير ذلك من الأخلاق الذميمة القبيحة.

وفي الحديث الترغيب في مجالسة الصالحين وأهل الخير والمروءة ومكارم الأخلاق والورع والعلم والأدب ومن ينتفع بمجالسته فيهما (۱) ، مثل الذي يعين على طاعة الله تعالى والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وينصح أخاه المسلم إذا صدر منه خطأ أو تقصير.

وروي عن مصعب بن سعد بن أبي وقاص قوله: لا تجالس مفتوناً فإنّه لا تخطئك منه إحدى خلتين: إمّا أن يفتنك فتتابعه، وإمّا أن يؤذيك قبل أن تفارقه. وكذلك قول أبي قلابة: لا تجالسوا أصحاب الأهواء فإنّي لا آمن أن يغمسوكم في ضلالتهم، أو يلبسوا عليكم بعض ما تعرفون ...

عن عبد الله بن عمرو قال: قال رسول الله المثل في حقيقة : ( المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، المسلم والمهاجر من هجر ما نهى الله عنه) (۲).

قيل: خص المهاجر بالذكر تطييباً لقلب من لم يهاجر من المسلمين لفوات ذلك بفتح مكة، فأعلمهم أنَّ من هجر ما نهى الله عنه كان هو المهاجر الكامل، ويحتمل أن يكون ذلك تنبيهاً للمهاجرين ألا يتكلوا على الهجرة فيقصروا في العمل.



<sup>(</sup>۱) شرح مسلم للنووى ١٧٨/١٦. الفتح ٣٢٤/٤.

<sup>(</sup>٢) الأمثال لأبي عبيدة بن سلام ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٣١٦/١١، (٦٤٨٤)، رقاق ٢٦٦] وإيمان ٤١٤. سنن أبي داود وتر ٢١، ١١، ١٦] جهاد ٢١]، سنن النسائي إيمان[٩]، سنن ابن ماجه فتن ٢١]. مسند أحمد ١٦٣/٢، ١٩٢، ٢١٥، ٢١٢، و١٥٤/٣.

وهذا الحديث من جوامع الكلم التي أوتيها ﷺ والله أعلم 🌅

وبالتأمل في لفظ الحديث يظهر بكلّ وضوح شدّة نصح رسول الله ﷺ لأمته، حيث أكّد لهم أنَّ المسلم مع كونه هو المؤمن بأركان الإسلام والإيمان فهو كذلك لا ينبغي له أن يؤذي المسلمين بأي نوع من الأذى بالبطش والظلم والحسد والمكر والكذب والسب والشتم والهجر في غير محله وبدون القواعد والآداب الواردة في القرآن والسنة، فيجب على المسلم أن يكون حريصاً على كلّ أسباب الودّ والألفة مع أخيه المسلم حتى لو أخطأ خطأً متفقاً عليه يبقى له جميع حقوق الإسلام، ولا يجوز أن يؤذى بأي فحش من غبيةٍ أو بهتان أو التعرض له في المجالس، هذه هي تعاليم القرآن والسنة، وكلّ إنسان مؤاخذ بوزره، ومن تسبب في إيذاء المسلمين بجرح أو تنقيص أو تبديع أو تفسيق أو تشهير سينال وزر عمله و وزر من تبعه في ذلك، فكيف إذا كان هذا الأذى نابعٌ من اختلاف وجهات النظر، وعدم الاقتناع بما يراه الآخر أو لايهتم به أصلاً، ولا يلقى له بالاً؛ لأنَّ بعض علماء المسلمين يقولون بجوازه، ومن العلم والأدب والعدل أنَّ المرء كما يكره أن يُجْبَرَ على ما يخالفه، فعليه أن يكره أيضاً أن يُجْبِرَ غيره على موافقته، وإلاَّ اتهمهم وشهّر بهم، فالأجدر أن يُسلّم نفسه ويسلّم الآخرين منه، ولا مانع من النصح بالحكمة والموعظة الحسنة لبيان ما يراه صواباً.

لقد حث الإسلام أتباعه على اتخاذ جميع المثال في التعاون أسباب القوة التي من شأنها أن تجعلهم أقوياء والتراحم والتعاطف قادرين على مواجهة الفتن والمحن، ومن تلك

(۱) الفتح ۳۱۹/۱۱.

الأسباب: التواضع والتقارب كما في قول الله تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ يُحِبُّ النِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفاً كَأَنَّهُم بُنْيَانٌ مَرْصُوصٌ (())، قيل: مرصوص بالرصاص، وقيل: من رصصت البناء إذا لاءمت بينه وقاربت حتى يصير كقطعة واحدة (()).

وهذا كله إشارة إلى ضرورة اتخاذ كلّ السّبُل لتوثيق وتقريب الصلة بين المسلمين، ونبذ كبّ الطرق والأهواء والآراء الشخصية التي تؤدي إلى الفرقة بينهم؛ لما في ذلك من الأجر والثواب، والقوة في مواجهة الأعداء والفتن، فكما أنَّ تراص البنيان وتقاربه يسد ضعف بعض أجزاء البنيان أو ما يعتريه من خلل، فكذلك الألفة والمحبة والتراحم والتعاون والتناصح يسد الخلل الذي قد يحدث من خطأ وتقصير بعض المسلمين، ويساعد في إصلاحه ومعالجته مما يشجعهم على التصدي لعدوهم الحقيقي، أمّا أسباب التنازع فإنّها تؤدي إلى الفشل كما قال الله تعالى: ﴿ وَلاَ تَنَازَعُوا فَ وَتَدْهُبَ رِيحُكُم ﴾ (٢٠٠٠).

فما أحوج المسلمين اليوم إلى التراص والتقارب ومعرفة العدو الحقيقي المتربص بهم وبدينهم الحنيف.

عن أبي موسى عن النبي الله قال: (المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً، ثم شبّك بين أصابعه) .

عن النعمان بن بشير قال: قال رسول الله قي: ( مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم مثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له



<sup>(</sup>١) سورة الصف: ٤.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن ٨١/١٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال: ٤٦.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ٤٥٠/١٠، (٢٠٢٦)، الأدب [٣٦]. صحيح مسلم ١٣٩/١٦. الفتح ٤٥٠/١٠.

سائر الجسد بالسهر والحمى) .

وفي رواية: (المسلمون كرجل واحد إن اشتكى عينه اشتكى كلّه وإن اشتكى رأسه اشتكى كله)(٢).

قال ابن بطال: والمعاونة في أمور الآخرة وكذا في الأمور المباحة من الدنيا مندوب إليها، وقد ثبت حديث أبي هريرة الله في عون العبد ما دام العبد في عون أخيه)

(ثم شبك بين أصابعه) هو بيان لوجه التشبيه أيضاً، أي: يشد بعضهم بعضاً مثل هذا الشد، ويستفاد منه أنَّ الذي يريد المبالغة في بيان أقواله يمثلها بحركاته ليكون أوقع في نفس السامع .

قال النووي: ((هذه الأحاديث صريحة في تعظيم حقوق المسلمين بعضهم على بعضه ولا على بعض، وحثهم على التراحم والملاطفة والتعاضد في غير إثم ولا مكروه، وفيه جواز التشبيه وضرب الأمثال لتقريب المعاني إلى الأفهام)).

قوله : (تداعى له سائر الجسد) أي: دعا بعضه بعضاً إلى المشاركة في ذلك، ومنه قوله: تداعت الحيطان أي: تساقطت أو قربت من التساقط (٢)

هذه الأوامر النبوية هي الوحي، وهي مظاهر الرحمة والعطف وكل خير، ومن ذلك بيان ما يجب في كل حال وخاصة عند المرض والألم، ومن أوجه المرض والألم وقوع المسلم في الخطأ المتفق عليه، فهنا يجب أن يزداد



<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ۱٤٠/۱٦.

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم ۱٤٠/۱٦.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ٢٧٤/٢.

<sup>(</sup>٤) الفتح ١٠/١٥٤.

<sup>(</sup>٥) شرح مسلم للنووي ١٣٩/١٦ -١٤٠، موسوعة أمثال العرب ٣٧٤/٥.

<sup>(</sup>٦) شرح مسلم للنووي ١٣٩/١٦ -١٤٠٠.

التعاون والتراحم والتعاطف حتى لو أصر على خطئه؛ لأنَّ ذلك أقرب إلى جعله يشعر بقوة رابطة الإسلام والإيمان، ولم ترد في القرآن ولا في السنة، وها هو سيدنا ونبينا في يأمر بكل خير من الصلة والتعاون لتقوية الفرد والمجتمع، بينما هناك من يدعون إلى الفرقة بين المسلمين مستندين إلى أنَّ المسلم قد وقع في معصية أو خطأ، ولكن ما هي حقيقة هذه المعصية وهذا الخطأ، وإن كان صحيحاً هل المصلحة تقتضي تركه وإظهار العبوس والمغضب له حتى لا يرجع عن الخلل الذي وقع فيه مع ما في ذلك من زيادة الفرقة بين المسلمين، وشماتة الأعداء والحاقدين وسعادتهم وهم ينظرون إلى انشغال المسلمين بعضهم ببعض، ويتربصون الفرصة المناسبة بحيث يكون من الصعب تدارك الأمر، وقد فات الأوان، نسأل الله تعالى أن يجازي خيراً عن امتثل القرآن الكريم وسنة النبي في وهدى الله من أخطأ في اجتهاده و آثر الانشغال بما فيه ضعف المسلمين.

المثال -------

في تحريم الغيبَة

أخرج البخاري رحمه الله تعالى في صحيحه باب الغيبة (۱) وقوله تعالى: ﴿وَلاَ يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضً كُم بَعْضاً أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتاً فَكَرِهْتُمُوهُ واتَّقُواْ الله إِنَّ الله تَوَّابُ رَّحِيمُ (۲).

هكذا اكتفى بذكر الآية المصرحة بالنهي عن الغيبة، ولم يذكر حكمها كما ذكر حكم النميمة وجزم بأنَّها من الكبائر (٢).

وحدّ الغيبة قال الراغب: هي أن يذكر الإنسان عيب غيره من غير



<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٤٦٩/١٠، الأدب[٤٦].

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات: ١٢.

<sup>(</sup>٣) الفتح ١٠/٢٩.

محوج إلى ذكر ذلك ..

وقال ابن الأثير في النهاية: هي أن تذكر الإنسان في غيبته بسوء وإن كان فيه، فإذا ذكرته بما ليس فيه فهو البهت والبهتان .

وقال النووي في الأذكار تبعاً للغزالي: ذكر المرء بما يكرهه، سواء كان ذلك في بدن الشخص أو دينه أو دنياه أو نفسه أو خُلُقه أو ماله أو والده أو ولده أو زوجه أو خادمه أو ثوبه أو حركته أو طلاقته أو عبوسه أو غير ذلك مما يتعلق به، سواء ذكرته باللفظ أو بالإشارة والرمز.

وقال النووي في الأذكار: الغِيبَة والنميمة محرّمتان بإجماع المسلمين، وقد تظاهرت الأدلّة على ذلك ".

ونقل أبو عبد الله القرطبي في تفسيره الإجماع على أنَّها من الكبائر؛ لأنَّ حدّ الكبيرة صادق عليها؛ لأنَّها مما ثبت الوعيد الشديد فيه .

وقد ورد في الأدب المفردا وصححه ابن حبان من حديث أبي هريرة في قصة ماعز ورجمه في الزنا: (وأن رجلاً قال لصاحبه: انظر إلى هذا الذي ستر الله عليه فلم يدع نفسه حتى رُجم رَجْم الكلب، فقال لهما النبي في كُلاً من جيفة هذا الحمار -لحمار ميت - فما نلتما من عرض هذا الرجل أشد من أكل هذه الجيفة) .

وأخرج أحمد والبخاري في [الأدب المفرد] بسند حسن عن جابر شه قال: كنا مع النبي شي فهاجت ريحٌ منتنة. فقال النبي شي: (هذه ريح الذين يغتابون



<sup>(</sup>١) مفردات ألفاظ القرآن ٦١٧.

<sup>(</sup>٢) النهاية ٣٩٩/٣.

<sup>(</sup>٣) الأذكار ٢٩٩

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن ٣٣٧/١٦، الفتح ٤٧٠/١٠.

<sup>(</sup>٥) الأدب المفرد ٢٥٦/١. سنن أبي داود ٥٨٠/٤ ، ٥٨١ (٤٤٢٨) الحدود [٢٤].

المؤمنين)<sup>(۱)</sup>

وهذا الوعيد في هذه الأحاديث يدل على أنَّ الغيبة في أمور الدين والدنيا من الكبائر (٢) ، وكلّ مؤمن يكره أن يذكر في دينه أشدّ مما يكره أن يذكر في بدنه (٢).

عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: (إنَّما الناس كالإبل المائة لا تكاد تجد فيها راحلة) .

المتسال بالإبسل في الخيرية والصلاح

والمعنى: لا تجد في مائة من الإبل راحلة تصلح للركوب؛ لأنَّ الذي



<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ٣٥١/٣.

<sup>(</sup>۲) الفتح ۲۰/۱۷.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن ٣٣٧/١٦،

<sup>(</sup>٤) سورة محمد: ١٩.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ٣٣٣/١١، (٣٤٨) رقاق ٢٥١]. صحيح مسلم ١٠١/١٦، فضائل ٢٣٢]. سنن الترمذي، أدب [٢٦]، المسند ٧/٧، ٤٤، ٧٠، ٨٨.

يصلح للركوب ينبغي أن يكون وطيئاً سهل الانقياد، وكذا لا تجد في مائة من الناس من يصلح للصحبة بأن يعاون رفيقه، ويلين جانبه (١).

قال الخطابي "أ: تأولوا هذا الحديث على وجهين: أحدهما: أنَّ الناس في أحكام الدين سواء لا فضل فيها لشريف على مشروف، ولا رفيع على وضيع كالإبل المائة التي لا يكون فيها راحلة وهي التي ترحل لتركب، والراحلة فاعلة بمعنى مفعولة، أي: كلها حمولة تصلح للحمل ولا تصلح للرحل والركوب عليها.

والثاني: أنَّ أكثر الناس أهل نقص، وأمَّا أهل الفضل فعددهم قليل جداً، فهم بمنزلة الراحلة في الإبل الحمولة، ومنه قوله تعالى: ﴿وَلَكِنَّ أَكُثْرُهُمُ يَجُهْلُونَ﴾ أَكُثْرُ النَّاس لاَ يَعْلَمُونَ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿وَلَكِنَّ أَكُثْرُهُمُ يَجُهْلُونَ﴾ (نَّ).

قال الحافظ: وأورد هذا الحديث في [كتاب القضاء] في تسوية القاضي بين الخصمين أخذاً بالتأويل الأوَّل.

ونقل عن ابن قتيبة: أنَّ الراحلة هي النجيبة التامة الخلق، الحسنة المنظر، المختارة من الإبل للركوب والرحل، فإذا كانت في إبل عرفت، ومعنى الحديث: أنَّ الناس متساوون ليس لأحدٍ منهم فضلٌ في النسب بل هم أشباه كالإبل المائة التي لا راحلة فيها، فهي مستوية (٥).

وقال الأزهري: الراحلة عند العرب الذكر النجيب والأنثى النجيبة، والهاء في الراحلة للمبالغة، قال: وقول ابن قتيبة غلط، والمعنى: أنَّ الزاهد



<sup>(</sup>۱) الفتح ۲۳٥/۱۱.

<sup>(</sup>٢) أعلام الحديث ٢٢٥٥/٣ -٢٢٥٦، موسوعة أمثال العرب ٥٠٧/٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف: ١٨٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام: ١١١. الفتح ٣٣٥/١١.

<sup>(</sup>٥) نقله النووي عن ابن قتيبة شرح مسلم للنووي ١٠١/١٦. ونقله المازني عن القتبي. المعلم ١٥٩/٣.

في الدنيا الكامل الراغب في الآخرة قليل كقلة الراحلة في الإبل ...

وقال النووي: هذا أجود، وأجود منه قول آخرين: إنَّ المرضي الأحوال من الناس الكامل الأوصاف الحسن المنظر القوي على الأحمال والأسفار قليل '')

قال الحافظ: هو الثاني، إلاَّ أنَّه خصصه بالزاهد، والأولى تعميمه ...

وقال القرطبي: الذي يناسب التمثيل أنَّ الرجل الجواد الذي يحمل أثقال الناس والحمالات عنهم ويكشف كربهم عزيز الوجود كالراحلة في الإبل الكثيرة.

وقال ابن بطال: معنى الحديث أنَّ الناس كثير، والمرضي منهم قليل، وإلى هذا المعنى أوماً البخاري بإدخاله في (باب رفع الأمانة)؛ لأنَّ من كانت هذه صفته الاختيار عدم معاشرته.

وأشار ابن بطال إلى أنَّ المراد بالناس في الحديث من يأتي بعد القرون الثلاثة: الصحابة والتابعين وتابعيهم، حيث يصيرون يخونون ولا يؤتمنون .

المثال بقرب عن عبد الله بن مسعود شقال: قال النبي الله عن عبد الله بن مسعود النبي المناب الجنة أقرب إلى أحدكم من شراك نعله، والنار مثل الجنة والنار (النه)

(شراك) هو السير الذي يدخل فيه إصبع الرجل، ويطلق أيضاً على كل سير وقى به القدم.



<sup>(</sup>۱) تهذيب اللغة ٣/٥، ٤، المعلم للمازري ١٥٩/٣، موسوعة أمثال العرب ٥٠٧/٥. شرح مسلم للنووي ١٠١/١٦.

<sup>(</sup>٢) شرح مسلم للنووي ١٠١/١٦

<sup>(</sup>٣) الفتح ٢١٥/١١.

<sup>(</sup>٤) الفتح ٢٣٥/١١.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ٣٢١/١١، (٦٤٨٨)، رقاق ٢٩١]. مسند أحمد ٣٨٧/١، ٤٤٢، ٤٤٢.

قال ابن بطال: فيه أنَّ الطاعة موصلة إلى الجنة، وأنَّ المعصية مقربة إلى النار، وأنَّ الطاعة والمعصية قد تكون في أيسر الأشياء، وورد في هذا المعنى حديث: (إنَّ الرجل ليتكلم بالكلمة) الحديث. فينبغي للمرء أن لا يزهد في قليل من الخير أن يأتيه، ولا في قليل من الشر أن يجتنبه، فإنَّه لا يعلم الحسنة التي يرحمه الله بها، ولا السيئة التي يسخط عليه بها.

وقال ابن الجوزي: معنى الحديث: أنَّ تحصيل الجنة سهل بتصعيح القصد وفعل المعاعة، والنار كذلك بموافقة الهوى وفعل المعصية (۱).

عن أبي هريرة هم عن النبي ه قال: (بُعثت أنا والساعة كهاتين، يعني إصبعين)، وفي الباب عن عقرب الساعة ا

المراد بالساعة هنا يوم القيامة، والأصل فيها قطعة من الزمان ... ويض رواية سفيان: (وقرن بين إصبعيه السبابة والوسطى)(٢).

وفي رواية أبي ضمرة عن أبي حازم عند ابن جرير: (وضم بين أصبعيه الوسطى والتي تلي الإبهام، وقال: ما مثلي ومثل الساعة إلا كفرسي رهان)، ونحوه في حديث بريدة بلفظ: (بعثت أنا والساعة، إن كادت لتسبقني). أخرجه أحمد (3) والطبرى وسنده حسن (6).

وفي حديث المستورد بن شداد: (بعثت في نَفُس الساعة سبقتها كما سبقت هذه لهذه. لأصبعيه السبابة والوسطى) أخرجه الترمذي والطبرى .



<sup>(</sup>۱) الفتح ۳۲۱/۱۱.

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري ۳٤٧/۱۱، (٦٥٠٥، ٦٥٠٣، ٢٥٠٤).

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ٢٦٥/٥.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ٣٣١/٥.

<sup>(</sup>٥) الفتح ٣٤٨/١١.

<sup>(</sup>٦) سنن الترمذي، فتن ٣٩١.

وقوله: (ع نَفُس) -بفتح الفاء - وهو كناية عن القرب، أي: بعثت عند تنفسها وقد حان قيامها وقرب، إلا أن الله أخرها قليلا .

وقيل معناه: أنَّه جعل للساعة نَفُساً كنفس الإنسان، أراد: إنِّي بعثت فِي وقت قريب منها أحس فيه بنفسها، كما يُحس بنفس الإنسان إذا قرب منه، يعنى بُعثت في وقت بانت أشراطها فيه وظهرت علاماتها".

ومثله في حديث أبي جَهيرة -بفتح الجيم وكسر الموحدة - الأنصاري عن أشياخ من الأنصار، أخرجه الطبري، وأخرجه أيضاً عن أبي جَهيرة مرفوعاً بغير واسطة بلفظ آخر.

وأخرج الطبري من حديث جابر بن سمرة ﴿ : (كَأُنِّي أَنظر إلى أصبعي رسول الله ﴿ أَشَار بِالمسبحة والتي تليها وهو يقول: (بعثت أنا والساعة كهذه من هذه)). وفي رواية وجمع بين أصبعيه السبابة والوسطى).

والمراد بالسبابة -وهي بفتح المهلمة وتشديد الموحدة - الأصبع التي بين الإبهام والوسطى، وهي المراد بالمسبحة، سميت مسبحة لأنّها يشار بها عند التسبيح وتحرّك في التشهد (٢) عند التهليل إشارة إلى التوحيد، وسميت سبّابة؛ لأنّهم كانوا إذا تسابوا أشاروا بها (٤).

قال عياض وغيره: أشار بهذا الحديث على اختلاف ألفاظه إلى قلة المدة بينه وبين الساعة، والتفاوت إما في المجاورة وإما في قدر ما بينهما ويعضده قوله: (كفضل أحدهما على الأخرى) وقال بعضهم: هذا الذي



<sup>(</sup>١) النهاية ٥٤/٥. الفتح ٣٤٨/١١.

<sup>(</sup>٢) النهاية ٩٤/٥.

<sup>(</sup>٣) النهاية ٣٣٢/٢.

<sup>(</sup>٤) الفتح ٣٤٩/١١.

<sup>(</sup>٥) شرح مسلم للنووي ١٨/ ٨٩.

يتجه أن يقال، ولو كان المراد الأوَّل لقامت الساعة لاتصال إحدى الأصبعين بالأخرى (۱)

قال ابن التين: اختلف في معنى قوله: (كهاتين) فقيل: كما بين السبابة والوسطى في الطول، وقيل: المعنى ليس بينه وبينها نبى.

وقال القرطبي في اللفهم]: حاصل الحديث تقريب أمر الساعة وسرعة محبئها.

وقال البيضاوي: معناه أنَّ نسبة تقدم البعثة النبوية على قيام الساعة كنسبة فضل إحدى الأصبعين على الأخرى.

وقيل: المراد استمرار دعوته لا تفترق إحداهما عن الأخرى، كما الإصبعين لا تفترق إحداهما عن الأخرى .

وقال القرطبي في التذكرة]: معنى هذا الحديث تقريب أمر الساعة، ولا منافاة بينه وبين قوله في الحديث الآخر: (ما المسؤول عنها بأعلم من السائل) فإن المراد بحديث الباب أنّه ليس بينه وبين الساعة نبي كما ليس بين السبابة والوسطى إصبع أخرى، ولا يلزم من ذلك علم وقتها بعينه لكن سياقه يفيد قربها، وأنّ أشراطها متتابعة كما قال تعالى: ﴿فَقَدْ جُآءَ أَشْرَاطُهَا﴾.

قال الضحاك" أوَّل أشراطها بعثة محمد الشفط والحكمة في تقدم



<sup>(</sup>۱) الفتح ۳٤٩/۱۱.

<sup>(</sup>۲) الفتح ۲۱/۹۶۱، ۳۵۰

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ١١٤/١، (٥٠)، إيمان [٣٧] تفسير سورة ٣١. صحيح مسلم إيمان [١، ٥، ٧]، سنن أبي داود سنة[١٦] مسند أحمد ٢٧٦/٢، سنن الترمذي إيمان [٥، ٥]، سنن ابن ماجه مقدمة [٩] فتن [٢٥].

<sup>(</sup>٤) سورة محمد: ١٨.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي حاتم عن الحسن (الدر المنثور ٢٦٧/٧).

الأشراط إيقاظ الغافلين وحثهم على التوبة والاستعداد ..

وفي هذا الباب حديث ابن عمر الذي في الصحيح مرفوعاً: (ما أجلكم في أجل من كان قبلكم إلاً من صلاة العصر إلى مغرب الشمس) (٢٠).

ومن طريق مغيرة بن حكيم عن ابن عمر بلفظ: (ما بقي لأمتي من الدنيا إلا كمقدار إذا صليت العصر).

ومن طريق مجاهد عن ابن عمر: (كنا عند النبي الله والشمس على قعيقعان مرتفعة بعد العصر فقال: ما أعماركم في أعمار من مضى إلا كما بقي من هذا النهار فيما مضى منه) وهو عند أحمد بسند حسن (").

وحديث ابن عمر صحيح متفق عليه، والصواب الاعتماد عليه، وله محملان: أحدهما: أنَّ المراد بالتشبيه التقريب ولا يراد حقيقة المقدار، والثاني: أن يحمل على ظاهره فيقدم حديث ابن عمر لصحته ويكون فيه دلالة على أنَّ مدة هذه الأمة قدر خمس النهار تقريباً (؛)

## المثال للدنيا في الآخرة

ذكر البخاري في صحيحه: باب مثل الدنيا في الآخرة أن وأورد قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَهُوٌ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الأَمْوَال وَالأَوْلاَدِ كَمَثَل غَيْثٍ أَعْجَبَ الكُفَّارَ نَبَاتُهُ



<sup>(</sup>۱) الفتح ۳۵۰/۱۱.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٤٩٥/٦، (٣٤٥٩)، الأنبياء [٥٠]، فضائل القرآن [١٧]. ت/أدب [٩٢]، المسند [١١٢/٢، ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ١٩٣٢، ١٩/٣، سنن الترمذي فتن [٢٦].

وقُعيَقعان: بالضم ثمّ الفتح، بلفظ التصغير: اسم جبل بمكة. معجم البلدان لياقوت ٣٧٩/٤.

<sup>(</sup>٤) الفتح ٢٥٠/١١، ٣٥١.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ٢١٣/١١، ٢٣٢.

ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصِنْفَرًا تُمَّ يَكُونُ حُطَاماً وَفِي الآخِرَةِ عَذَابٌ شَندِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِنَ اللّهِ وَرضْوَانٌ وَمَا الحَيَاةُ الدُّنْيَآ إلاَّ مَتَاعُ الغُرُور﴾ (١)

أوضح الحافظ أنَّ هذه الترجمة بعض لفظ حديث أخرجه مسلم والترمذي والنسائي عن المستورد بن شداد رفعه: (والله ما الدنيا في الآخرة إلا مثل ما يجعل أحدكم إصبعه في اليم فلينظر بم يرجع) (٢).

وأورد البخاري حديث سهل بن سعد أنَّه سمع رسول الله ﷺ يقول: (موضع سوط في الجنة خير من الدنيا وما فيها، ولغدوة في سبيل الله أو روْحة خير من الدنيا وما فيها) (٢).

فإنَّ قدر السوط في الجنة إذا كان خيراً من الدنيا فيكون الذي يساويها بما في الجنة دون قدر السوط، فيوافق ما دلّ عليه حديث المستورد .

قال القرطبي: هذا نحو قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَتَاعُ الدُّنْيَا قَلِيلٌ ﴾ وهذا بالنسبة إلى ذاتها، وأمَّا بالنسبة إلى الآخرة فلا قدر لها ولا خطر، وإنَّما أورد ذلك على سبيل التمثيل والتقريب وإلاَّ فلا نسبة بين المتناهي وبين ما لا يتناهى، وإلى ذلك الإشارة بقوله: (فلينظر بم يرجع) ووجهه: أنَّ القدر الذي يتعلق بالإصبع من ماء البحر لا قدر له ولا خطر، وكذلك الدنيا بالنسبة إلى الآخرة.

والحاصل: أنَّ الدنيا كالماء الذي يعلق في الإصبع من البحر، والآخرة



<sup>(</sup>١) سورة الحديد: ٢٠.

<sup>(</sup>۲) صحيح مسلم ۱۹۲/۱۷، جنّة [۵۵]. صحيح سنن الترمذي ۲۷۰/۲، (۲۶۳۹)، زهد [۱۵]. ماجه زهد [۲]، مسند أحمد ۲۲۰/۲، ۲۳۰، ۲۳۰،

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٨٥/٦، (٢٨٩٢)، الجهاد [٧٦]، و٢١٣/١١ -٢٣٢، (٦٤١٥)، رقاق [٢].

<sup>(</sup>٤) الفتح ٢٣٢/١١ ، موسوعة أمثال العرب ٢٩٤/٥.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء: ٧٧.

(۱) كسائر البحر .

قال ابن عطية: المراد بالحياة الدنيا في هذه الآية ما يختص بدار الدنيا من تصرف، وأمَّا ما كان فيها من الطاعة وما لا بد منه مما يقيم الأود ويعين على الطاعة فليس مراداً هنا.

وقال القرطبي: متاع الدنيا منفعتها والاستمتاع بلذاتها، وسمّاه قليلاً؛ لأنّه لا بقاء له، وأورد الحديث في ضرب المثل بالراكب الذي استظلّ ثم راح ...

والزينة ما يتزين به مما هو خارج عن ذات الشيء مما يحسن به الشيء، والتفاخريقع بالنسب غالباً كعادة العرب، والتكاثر ذكر متعلقه في الآية (٣).

وصورة هذا المثال أنَّ المرء يولد فينشأ فيقوى فيكسب المال والولد ويرأس، ثم يأخذ بعد ذلك في الانحطاط فيشيب ويضعف ويسقم وتصيبه النوائب من مرضٍ ونقصِ مالٍ وعزِّ، ثم يموت فيضمحل أمره ويصير ماله لغيره، وتغير رسومه، فحاله كحال أرضٍ أصابها مطرٌ فنبت عليها العشب نباتاً معجباً أنيقاً، ثم هاج أي: يبس واصفر، ثم تحطم وتفرق إلى أن اضمحلّ... قال: واختلف في المراد بالكفار: فقيل: جمع كافر بالله؛ لأنهم أشد تعظيماً للدنيا وإعجاباً بمحاسنها، وقيل: المراد بهم الزراع مأخوذ من كفر الحب في الأرض أي: ستره بها، وخصهم بالذكر؛ لأنهم أهل البصر بالنبات فلا يعجبهم إلاً المعجب حقيقة.



<sup>(</sup>۱) الفتح ۳۳۲/۱۱.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن ٢٨١/٥، ٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) الفتح ٣٢٣/١١.

وأمَّا قوله: ﴿ وَمَا الحَيَاةُ الدُّنْيَآ ﴾ فهو تأكيد لما سبق، أي: تغرّ من ركن إليها، وأما التقى فهى له بلاغ إلى الآخرة .

عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: أخذ رسول الله ﷺ بمنكبي فقال: (كن في الدنيا كأنَّك غريبٌ أو عابر سبيل...) (٢).

قال الطيبي: ليس ((أو)) للشك، بل للتخيير والإباحة، والأحسن أن تكون بمعنى بل، فشبه الناسك السالك بالغريب الذي ليس له مسكن يأويه ولا مسكن يسكنه، ثم ترقى وأضرب عنه إلى عابر السبيل؛ لأنَّ الغريب قد يسكن في بلد الغربة بخلاف عابر السبيل القاصد لبلد شاسع وبينهما أودية مردية ومفاوز مهلكة وقطاع طريق، فإنَّ من شأنه أن لا يقيم لحظة ولا يسكن لمحة، ومن ثمَّ عقبه بقوله: (إذا أمسيت فلا تتنظر الصباح...)، وبقوله: (وعد نفسك في أهل القبور) والمعنى: استمر سائراً ولا تغتر، فإنَّك إن قصرت انقطعت وهلكت في تلك الأودية، وهذا معنى المشبه به، وأمَّا المشبه فهو قوله: (وخذ من صحتك لمرضك) أي: إنَّ العمر لا يخلوا عن صحة ومرض، فإذا كنت صحيحاً فسر سير القصد وزد عليه بقدر قوتك ما دامت فيك قوة بحيث يكون ما بك من تلك الزيادة قائماً مقام ما لعلَّه يُفُوت حالة المرض والضعف ".

قال ابن بطال: لما كان الغريب قليل الانبساط إلى الناس، بل هو مستوحش منهم؛ إذ لا يكاد يمر بمن يعرفه مستأنس به؛ فهو ذليل في نفسه خائف، وكذلك عابر السبيل لا ينفذ بسفره إلا بقوته عليه وتخفيفه من



<sup>(</sup>۱) الفتح ۲۳۲/۱۱، ۲۳۳.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٢٣/١١، (٦٤١٦)، رقاق [٣]، ت/زهد [٢٥]. جه/زهد [٣] المسند ٢٤/٢، ٤١، ١٣١.

<sup>(</sup>٣) الفتح ٢٣٤/١١.

الأثقال، غير متثبت بما يمنعه من قطع سفره، معه زاده وراحلته يبلغانه إلى بغيته من قصده، شبهه بهما، وفي ذلك إشارة إلى إيثار الزهد في الدنيا وأخذ البلغة منها والكفاف، فكما لا يحتاج المسافر إلى أكثر مما يبلغه إلى غاية سفره، فكذلك لا يحتاج المؤمن في الدنيا إلى أكثر مما يبلغه المحل.

وقال غيره: هذا الحديث أصله في الحث على الفراغ على الدنيا والزهد فيها والاحتقار لها والقناعة فيها بالبلغة.

وقال النووي: معنى الحديث: لا تركن إلى الدنيا ولا تتخذها وطناً ولا تحدث نفسك بالبقاء فيها، ولا تتعلق منها بما لا يتعلق به الغريب في غير وطنه (۱).

وقال غيره: عابر السبيل هو المار على الطريق طالباً وطنه، فالمرء في الدنيا كعبد أرسله سيده في حاجة إلى غير بلده، فشأنه أن يبادر بفعل ما أرسله فيه ثم يعود إلى وطنه ولا يتعلق بشيء غير ما هو فيه.

وقال غيره: المراد أن ينزل المؤمن نفسه في الدنيا منزلة الغريب فلا يعلق قلبه بشيء من بلد الغربة، بل قلبه متعلق بوطنه الذي يرجع إليه، ويجعل إقامته في الدنيا ليقضي حاجته وجهازه للرجوع إلى وطنه، وهذا شأن الغريب، أن يكون كالمسافر لا يستقر في مكان بعينه، بل هو دائم السير إلى بلد الإقامة (٢).

وروى البخاري عن عائشة رضي الله عنها قالت: كان فراش رسول الله



<sup>(</sup>۱) الفتح ۲۳٤/۱۱.

<sup>(</sup>٢) الفتح ٢١١/٢٣٤، ٢٣٥.

عَلَيْ مِن أَدَم وحَشْوه ليف .

عن علقمة عن عبد الله قال: (نام رسول الله الله على حصير فقام وقد أثّر في جنبه فقلنا: يا رسول الله لو اتخذنا لك وطاء؟ فقال: مالي وللدنيا، ما أنا في الدنيا إلا كراكب استظل تحت شجرة ثم راح وتركها) حديث صحيح (۲). نقله الحافظ وعزاه لأحمد وأبي داود الطيالسي عن ابن مسعود (۳).

هذا الحديث يدل على حقيقة الدنيا، وأنّه مهما ظنّ الإنسان أنّها طويلة وأنَّ العمر ما زال طويلاً، إنَّما ذلك وهم؛ وسيجد نفسه ولو بعد حين أن العمر ليس إلاَّ قصيراً مثل القدر الذي يستريح فيه الإنسان المسافر، ثم يذهب ويترك هذا المكان إلى مكان آخر، كما أنَّه سيترك الدنيا بالموت والمصير إلى مكان آخر هو الآخرة.

# المثال في أنَّ الحريص كالذئب في الإفساد

عن كعب بن مالك الأنصاري قال: قال رسول الله ي: (ما ذئبان جائعان أرسلا في غنم بأفسد لها من حرص المرء على المال والشرف لدينه) حديث حسن صحيح ..

الحرص: شدة الإرادة والشرم إلى المطلوب . وقال الجوهري: الحرص: الجشع . .

التعبير بالذئب إشارة إلى الذئب المعروف بالافتراس والإفساد وخاصة



<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۲۸۲/۱۱، (٦٤٥٦).

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ١٧/٤، (٢٤٨٣)، الزهد [٣١]، جه/زهد [٣]، المسند ٣٠١/١. الإحسان ٩١/٨، عن ابن عمر.

<sup>(</sup>٣) الفتح ٢٩٢/١١.

<sup>(</sup>٤) سنن الترمذي ١٦/٤، ١٧، (٢٤٨٢)، الزهد ٢٠١١. الإحسان ٩٥/٥. دي/رقاق ٢١١]. مسند أحمد ٢٥٦/٣، ٤٦٠.

<sup>(</sup>٥) لسان العرب ١١/٧.

<sup>(</sup>٦) الصحاح ١٠٣٢/٣.

مع الحيوانات الضعيفة كالغنم، وهو -أي الذئب - مفترس بطبعه في جميع الأحوال، ولكن يكون أشد وأكثر فساداً إذا تعرض للجوع إلى درجة أنَّه قد يهاجم الحيوانات الكبيرة القوية.

وفي موسوعة الأمثال: (ماذئبان ضاريان في زريبة بأسرع ...) (۱) وهذا إشارة إلى شدة شراستهما وفسادهما.

والتثنية بدئبين للإشارة إلى ما يحدثه ذئب واحدٌ، فكيف بذئبين، وشدة وكثرة ما يحدث منهما من فساد، وإضاعة للمال، فهو شبيه بما يحدث للحريص الذي ينشغل بالدنيا وجمع المال، ويظن أنَّه يصلح شأنه وماله، بينما هو قد أضر نفسه وحرمها من فعل الخير والإكثار من الصدقات، والتخلق بالأخلاق الحميدة من الكرم والجود والسخاء، طمعاً فيما عند الله تعالى، ورجاء أن يبارك الله تعالى له، ولكنه آثر أن يتصف بالأخلاق السيئة المذمومة من الجشع والبخل، فأدخل الفساد على نفسه وأخلاقه وماله، وأشد من ذلك إذا أشغله الحرص عن العبادات الواجبة.



<sup>(</sup>١) موسوعة أمثال العرب ٢٩٥/٥.

المثـال عن النواس بن سمعان الكلابي قال: قال رسول الله في النواس بن سمعان الكلابي قال: قال رسول الله في الله في الله في الله في أنه في في أنه في الله في الأبواب ستور الصراط، زوران لهما أبواب مفتحة، على الأبواب ستور والأبواب وداع يدعو فوقه والله والأبواب في يُدعُونا إلى دار السّلام ويَهْدي من يَشَآءُ إلى صِرَطِ مُسنَقِم والأبواب لي على كنفي الصراط حدود لله، فلا يقع أحد في حدود الله حتى الستر، والذي يدعو من فوقه واعظ ربه) (١).

فضرب مثلاً لخمسة: صراط، أبواب، ستور، داع على رأس الصراط، داع من فوقه.

(فالأول) هو الصراط، مثل عن الطريق الجادة لكل معنى مستقيم كالهدى والدين والإيمان بالله والعدل، ونحو ذلك، وهو عبارة عما عليه من الكتاب والسنة دليل وليس للبدعة والمعصية إليه سبيل، مما عليه سلف الأمة وشهدت له شواهد العبرة يفضي بصاحبه إلى التوحيد، ويعينه في الطاعة على بذل المجهود.

(الثاني) الأبواب، وهي تحتمل في التمثيل معاني كثيرة؛ لكنه قد فسرها بالحدود فتعينت من جملة المحتملات في الحدود.

(الثالث) قوله: (مفتحة) وإنّما وصفها بالفتح؛ لأنّ الشهوات إليها شارعة، والنفس نحوها نازعة، والسبل سهلة لينة، كما روي أن الجنة حَزَنٌ بريوة، وأنّ النار سهل بشهوة ".

(الرابع) الستور، وهي مثل لكل حاجز عن الحرام، حاجب عن المحظور من دين ومروءة وحياة وهمة وعار وعفة.



<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ۲۲۲/٤، (۳۰۱۹)، أدب[۷٦].

<sup>(</sup>٢)عارضة الأحوذي ٢٩٦/١٠، ٢٩٧.

(الخامس) الداعي، وهو مثل للنبي ﷺ وخلفائه.

(السادس) الداعي الذي من فوقه، وهو الواعظ إمَّا من تهديد، وإمَّا من زجر باستيفاء الحدود، وإمَّا من خوف اليوم المشهود.

عن جابر بن عبد الله الأنصاري قال: خرج علينا المثال: الأمة رسول الله عند رأسي وميكائيل عند رأسي وميكائيل عند رجلي ...)

وفيه: (إنَّما مثلك ومثل أمتك، كمثل ملك اتخذ داراً...) ...

تمثيل ضرب فيه الملائكة له المثلَ بالله والدار والبيت والمائدة.

وفيه فائدتان:

(إحداهما): أنَّ الله تعالى ضرب المثل تارةً بالطريق إلى الإسلام، وتارة بالدار، والمعنى متقارب؛ لأنَّ الطريق سبب إلى الدار، والمعنى متقارب؛ لأنَّ الطريق سبب إلى الدار، والدار مشتملة على البيت، والبيت يحوى المائدة، وكل مقصود في المنفعة والبيت.

(الثانية) أنَّه جعل المقصود المائدة، وهو ما يؤكل ويشرب رداً على الصوفية الذين يقولون لا مطلوب في الجنة إلا الوصال، نعم لا وصال لنا إلا باقتضاء الشهوات الجسمانية والنفسانية والمعقولة والمحسوسة وفي الجنة جماع ذلك (۲).

وجه الحديث: أنَّ معظم مقاصد الشريعة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وحفظ القانون الذي تقوم به رئاسة الدين لسياسة العالمين فرض



<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ۲۲۳/٤، (۳۰۲۰)، أدب [۷۱].

<sup>(</sup>٢) عارضة الأحوذي ٢٩٧/١٠ ، ٢٩٨.

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي ٢٢٩/٤، ٢٢٩٠٠)، أدب [٨١] المسند ١٣٠/٣، ١٤٣، ١١٩/٤ الإحسان ١٧٦/٩، عن عمار بن ياسر.

دائم إلى يوم القيامة، وتكثر المناكر آخر الزمان ويقل المغيرون لها، ويذهب المعروف ويعدم الداعي إليه والآمر به، فإذا قام واحدٌ بها فله أضعاف ما كان للصحابة من الأجر في هذه الخصلة وحدها، ويفضلون الخلق بسائر الخصال العظيمة التي نظامها الصحبة الكريمة ومشاهدة الغرة الزاهرة وتلقي الأخلاق الطاهرة، يشهد له قوله: (المتمسك بدينه عند فساد الناس كالقابض على الجمر). والله أعلم.

ويحتمل أن يكون المعنى: أنَّ الناظر إلى ظاهر أوَّل هذه الأمة وآخرها تتقارب أوصافهم وتتشابه أفعالهم لا يحكم بالتفضيل بينهم دون النظر إلى الباطن. والأوَّل أصح ...

وفيه: ثم قالوا بينهم: ما رأينا عبداً قط أوتي مثل ما أوتي هذا النبي ، إنَّ عينيه تنامان وقلبه يقظان، اضربوا له مثلاً، مثل سيّد بنى قصراً ثم جعل مائدة فدعا الناس...

ذكر ابن العربي فوائد الحديث ومنها:

قوله: (دعا الناس إلى طعامه وشرابه) وهذا مثل للثواب.

قوله: (ومن لم يجب عاقبه) قالت الحكماء: من دعوناه فلم يجبنا فله الفضل علينا، فإن جاءنا فلنا الفضل عليه وهذا صحيح في النظر، فأما حكم العبد مع المولى فكما قال تعالى في هذا المثل: إنَّه إذا لم يجب

المستنوع التقويل المجادة في المتالان المالية

<sup>(</sup>١) عارضة الأحوذي ٣١٨/١٠.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ٢٢٣/، ٢٢٤، (٣٠٢١)

الدعوة استحق العقوبة .

عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: مثال النبي عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: والأنبياء عليهم قال النبي الأما مثلي ومثل الأنبياء قبلي كرجل بني داراً فأكملها وأحسنها إلاَّ موضع لبنة، فجعل الناس يدخلونها ويتعجبون منها، الصلاة والسلام ويقولون: لولا موضع اللبنة)

كرجل بنى دارا فاكملها واحسنها إلا موضع لبنة، فجعل الناس يدخلونها ويتعجبون منها، الصلاة والسلام ويقولون: لولا موضع اللبنة) (أ).

إذا تأمل المتفطن هذا الحديث رأى أنَّ قدر النبي شي في الأنبياء أعظم وأكرم من لبنة في حائط، والحديث صحيح، ومعناه مما تكررت عليه الأيام فيه بلغاء الأنام، ولم ألف عند أحد به طريقاً إلى الإعلام، فرجعت

إلى نفسى القاصرة، فظهر لي فيه والله تعالى أعلم: أنَّ اللبنة كانت من

الأس، ولولا كون هذه اللبنة في هذا الأس لانقض المنزل؛ لأنَّها القاعدة

قال الحافظ: جعل الأنبياء كرجل واحد؛ لأنَّه لا يتم ما أراد من التشبيه إلاَّ باعتبار الكل، وكذلك الدار لاتتم إلاَّ باجتماع البنيان، ويحتمل أن يكون من التشبيه التمثيلي، وهو أن يوجد وصف من أوصاف المشبه ويشبه بمثله من أحوال المشبه به، فكأنَّه شبّه الأنبياء وما بعثوا به من إرشاد الناس ببيت أسست قواعده ورفع بنيانه وبقي منه موضع به يتم صلاح ذلك البيت .

ونقل كلام ابن العربي وقال: وهـذا إن كـان منقولاً فهو حسـن وإلاًّ

والمقصود .

المنتبوك البقية الرفية المتالان المتالين المتالية

<sup>(</sup>١) عارضة الأحوذي ٣٠٠/١٠.

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري ٥٥٨/٦، ٥٥٣٥، (٣٥٣٥، ٣٥٣٥) المناقب [١٨]، الفضائل [٢٠ - ٢٣]. سنن الترمذي ٢٢٥/٤، (٣٠٢٢)، أدب (١٣٧)، المسند ١٣٧/١، ٢٥٦، ٢١٢، ٣٩٨، ٤١٢، و١٣٧٨، و٢٦١٣.

<sup>(</sup>٣) عارضة الأحوذي ٣٠١/١٠، ٣٠٢، ونقله عنه الحافظ الفتح ٥٥٩/٦.

<sup>(</sup>٤) الفتح ٦/٩٥٥.

فليس بلازم، نعم ظاهر السياق أن تكون اللبنة في مكان يظهر عدم الكمال في الدار بفقدها، وقد وقع في رواية همام عند مسلم: (إلا موضع لبنة من زاوية من زواياها) نفيظهر أن المراد أنها مكملة محسنة، وإلا لاستلزم أن يكون الأمر كان ناقصاً، وليس كذلك، فإن شريعة كل نبي بالنسبة إليه كاملة، فالمراد هنا: النظر إلى الأكمل بالنسبة إلى الشريعة المحمدية مع ما مضى من الشرائع الكاملة، وفي الحديث ضرب الأمثال للتقريب للأفهام، وفضل النبي في على سائر النبيين، وأن الله ختم به المرسلين، وأكمل به شرائع الدين .

مثـل الصـلاة والصــــيام والصـــدقة

حديث الحارث الأشعري أن رسول الله شقال: (إِنَّ اللهُ أَمرَ يحيى بنَ زكريا بخمس كلماتٍ أن يَعملَ بها ويأمرَ بنى إسرائيلَ أن يعملوا بها...) وفيه (فقال: إنّ اللهُ أمرنى بخمس كلماتٍ أن أعملَ بهن وآمركم أن تعملوا بهن، أوَّلُهُنَّ: أنْ تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً، وإنّ

مَثَلَ مَنْ أَشْرِكَ بِاللّٰهِ كَمثلِ رَجلٍ اشْتَرَى عبداً مِنْ خالِصِ مالِهِ بذهبِ أو وَرَقٍ، فقال: هذه دارى وهذا عملى فاعْمَلْ وأَدِّ إِلَىَّ، فكان يَعْمَلُ ويُؤدِّى إلى غيرِ سَيِّرِهِ، فَأَيُّكُمْ يرضى أن يكون عبدُه كذلك؟ وإنّ الله أَمَركُم بالصّلاةِ فإذا صَلَيْتُم فلا تُلْتَفِتُوا، فإنّ الله يَنْصِبُ وجهَه لوجهِ عبدِه فى صلاتِه ما لم يلتفِتْ، وآمُرُكُم بالصِّيامِ فإنّ مَثَلَ ذلك كمثلِ رجلٍ فى عصابَةٍ معه صررَّةٌ فيها مِسْكٌ فكلهم يَعْجَبُ أو يعْجِبُهُ ريحُها، وإن ريحَ الصّائِمِ أطيبُ عند اللهِ من ريح المِسْكِ، وآمرُكم بالصّدقة، فإنّ مَثَلَ ذلك كمثلِ رجلٍ فكالصّائِمِ أطيبُ عند اللهِ من ريح المِسْكِ، وآمرُكم بالصّدقة، فإنّ مَثلَ ذلك كمثلِ رجلٍ فكالمسْلِقِ أَلَيْ أَلَى عَنْقِهِ وقَدَّمُوه ليضرِبُوا عَنْقَهُ،



<sup>(</sup>١) صحيح مسلم٥١/١٥، الفضائل ٢٠١ -٢٣].

<sup>(</sup>٢) الفتح ٦/٥٥٩.

فقال: أنا أَفْدِيهِ منكم بالقليلِ والكثيرِ، فَفَدَى نَفْسَهُ منهم، وآمرُكم أن تَدْكُرُوا الله فإن مثل ذلك كَمثلِ رجلٍ خَرَجَ العَدُوُّ في أثرِهِ سراعاً حتى إذا أتى على حِصْنٍ حَصِينِ فَأَحْرَزَ نَفْسَهُ منهم كذلك العبدُ لا يُحْرِزُ نَفْسَهُ مِنَ الشيطانِ إلا بذكرِ اللهِ) (۱)

(الكلمة الأولى): أن تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً، وهي المبدأ والغابة.

الفائدة في الخلق والخليقة في الدنيا والآخرة هي عبادة الله تعالى وحده... والآدمي كله بذاته وصفاته وأفعاله كله خلق الله... والثواب والعقاب إنَّما يتعلق بالأمر والنهي لا بالإرادة والقضاء، ولما كان وجود ذلك من المخالفات بذات العبد مذموماً ضرب الله لها مثلاً خدمة عبدك لغيرك وهو تحت إحسانك ورفقك، وهو عند الناس مذموم فلم يكونون مع الله كما يكرهون أن يكونوا مع غيره؟ فيجعلون لله ما يكرهون، إن هذا إلاً إفك افتروه وأعانهم عليه الشيطان ...

(الكلمة الثانية): الصلاة.

(الكلمة الثالثة): الصيام:

والحكمة في أنَّ ريح الصائم أطيب من ريح المسك، أنَّ الصائم مكتوم الفعل؛ إذ الصوم فعل لا يعلم حقيقته إلاَّ الله سبحانه فينشر الله عليه ريح المسك معلماً ملائكته وأولياءه أنَّه صائمٌ مباهاةً وتكرمةً له، وهذا كلّه جار على الأصل في الشريعة، فإنَّ المكروه في الدنيا محبوبٌ في الآخرة، ومضرة الدنيا منفعة الآخرة، ونصب الدنيا راحة الآخرة، وهكذا إلى آخر

المنتوج البقي الرجي المنتالات المنتاليق

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ۲۲۵/۲، ۲۲۲، (۳۰۲۳)ن أدب [۸۸]. المسند ۳٤٤/٥، الإحسان ۲۳۸/۸. المستدرك ۲۳٦/۱.

<sup>(</sup>٢) عارضة الأحوذي ٣٠٣/١٠.

الرزمة خصلة خصلة وقصة قصة ...

## (الكلمة الرابعة): الصدقة:

والحكمة في مثال الصدقة أنَّ الله تعالى خلق للعبد بدنه وماله، وجعل المال تابعاً للبدن خادماً له، ومنفعة ورياشاً في المعاش ومعونة، وأعلم العبد ذلك قولاً وأراه إيَّاه معاينةً في نفسه، فلما استقرت هذه المعرفة عند العبد ركب فيه الحرص والطمع، وغشاه حجاب الأمل والجشع، فقلب القوس ركوة، وجعل البدن خادماً للمال، فيسعى به في جمع المال وتأليفه واختزانه، ويقطع الحظوظ منه والحقوق، فإذا به قد عاد عليه وباله، وساء لذلك مآله، وحصل في ربقة المطالبة، وأسر المخالفة، فلا يحله من ذلك إلاً بذله، ولايفكه إلاً عطاؤه؛ ولذلك ضرب الله مثلاً من كان في أسر العدو فإنّه يفدي نفسه بإخراجها من الأسر بجميع ما في يديه من ملك وهو مع الحقوق إلى ذلك أحوج وهو عليه أوكد ".

## (الكلمة الخامسة): أن تذكروا الله.

والحكمة في ذكر الله تعالى هو الشاء عليه بما هو أهله، والتضرع اليه فيما يؤمل منه، وأشرفه ذكره بكلامه.. وهو شرف الإنسان وعصمة من الشيطان، إذا ذكر العبد ربه غفر على كل الأحوال ذنبه، وقد بالغ فيه سبحانه حتى جعله خيراً من الصدقة ومن الجهاد...

## عن أبي موسى الأشعري أقال: قال رسول مثل قارئ الله أن الله أن الله أن الله أن أن كمتَلِ الله الله الله أن أبَّةِ، ريحُها طيّبٌ وطَعْمُها طيّبٌ، ومَثَلُ المؤمن



<sup>(</sup>۱) عارضة الأحوذي ٣٠٤/١٠، ٣٠٥.

<sup>(</sup>٢) عارضة الأحوذي ٣٠٥/١٠.

<sup>(</sup>٣) عارضة الأحوذي ٣٠٦/١٠.

الذي لا يقرأُ القرآنَ كمتَلِ التَّمْرَةِ لا ريحَ لها وطعمُها حُلْوٌ، ومَثَلُ المنافقِ الذي يقرأُ القرآنَ مَثَلُ الرَّيْحانَةِ، ريحُها طيّبٌ وطعمُها مُرٌّ، ومَثَلُ المُنافقِ الذي لا يقرأُ القرآنَ كَمَثَل الحَنْظَلَةِ، ليسَ لها ريحٌ وطعمُها مُرُّ)(۱).

قال الحافظ: في الحديث فضيلة حاملي القرآن، وضرب المثل للتقريب للفهم، وأنَّ المقصود من تلاوة القرآن العمل بما دلّ عليه .

وقال ابن العربي: ضرب النبي الشالم المؤمن بالأترجة لطيب طعمها وريحها عبارة عن طيب الظاهر بالذكر والباطن بالاعتقاد، وضرب للمنافق مثلاً بالريحان فظاهره طيب ريحها وإذا اختبرت باطنها وجدت طعمها مراً، وضرب مثلاً للكافر بالحنظلة التي ريحها مر لخبث ريحها وطعمها.

وفي رواية (طعمها مرولا ريح لها) ومعنى نفي الريح ههنا أي: لا ريح طيبة، أمَّا أنَّ لها ريحاً قبيحاً، فتارة أخبر بوجود الرائحة الخبيثة وتارة أخبر عن عدم وجود الريح الطيبة، وفي وجود الريح الخبيثة عدم وجود الريح الطيبة، فيخبر تارة عن العدم للحسن وتارة عن وجود القبيح، ويكون الكل صحيحاً".

عن أبي هريرة شه قال: قال رسول الله تهدد مثل المؤمن والمنافق (مثل المؤمن كَمثل خَامَةِ الزَّرْع ، يَفِيءُ وَرَقُهُ من حيث أَتَتْهَا الرِّيحُ تُكفَّلُها ، فإذا سَكنَت اعتدلَت ، وكذلك الْمُؤمن يُكفَّ بالبَلاء ، وَمَثَلُ الكافر كَمَثَل الأَرْزَةِ صَمَّاءَ مُعْتَدِلَةً حتى يَقْصِمَهَا

المستوح التقوي الرجي ويتوز الشاالال المتاليق

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٥٥٥/٩، (٥٤٢٧)، أطعمة [٣٦] و٩/٦٦ [٥٠٢٠] فضائل القرآن [١٧]، ١٣٦، توحيد [٥٥]، مراسافرين [٢٤٦].

سنن الترمذي ۲۲۷/۶، (۳۰۲۵)، أدب [۷۹]، د/أدب [۲۱]، ن/إيمان [۲۲]، المسند ۳۹۷/۶، ۴۰۵، ۵۰۸. (۲) الفتح ۲۷/۹.

<sup>(</sup>٣) عارضة الأحوذي ٣٠٨/١٠، ٣٠٩.

اللُّهُ إِذَا شَاء) (١)

الخامة: هي الطاقة الغَضّة اللينة الرطبة من الزرع .

المعنى: أنَّ المؤمن يصيبه البلاء والغموم فينحرف عن حال السرور وطيب العيش إلى النكد، وهو كثير الآلام في بدنه أو أهله أو ماله، وذلك مكفر لسيئاته، ورافع لدرجاته، وتارة يكون في حال عافية وفرح، والكافر والمنافق في صحة من بدنهما ورغد من عيشهما، حتى ينفذ القدر فيهما، والريح لا تؤثر فيهما إلا إذا استحصدت أي: دنا فناؤهما، وقد ضرب الله للمؤمنين مثل الزرع فقال: ﴿كَزَرْعٍ أَخْرِجَ شَطْأَءُهُ فَآزَرُهُ ﴿ آ الله وله الله المؤمنين مثل الزرع محمد رسول الله في والشطء فراخ الزرع حوله، أصحابه ينمي الزرع ويغلظ ويستوي الكل على سوقه حتى يعتدل كلّه في وأصحابه في الكيمان وكمال الدين فيعجب زارعه وذلك من فعل الله ليغيظ بمحمد في وأصحابه في الكفار، فمن أبغض الصحابة فهو كافر ( ).

عن ابن عمر رضي الله عنهما أنَّ رسول الله ﷺ قال: (إنَّ من الشجر شجرة لا يسقط ورقها ...) (٥)

وعن ابن عمر رضى الله عنهما أنَّ رسول الله ﷺ قال: (إنَّ من الشجر لما



<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ۲۷۱۲، (۲۷۱۸) توحيد (۳۱۱)، و مرضى (۱۱، أدب (۷۹ - ۱۸۹. سنن الترمذي ۲۲۷٪، ۲۲۸، (۳۰۲۹). م/منافقين (۵۸، ۵۹، ۱۹۰، دس/رقاق (۳۱۱. المسند ۲۳٤/۲، ۲۸٤، ۵۷۲، ۵۷۲، ۲۸۵۲، ۲۸۲۲.

<sup>(</sup>٢) غريب الحديث للهروى ٢٠٨/٤، النهاية ٨٩/٢ن تهذيب اللغة ٦٠٦/٧، ٦٠٨.

<sup>(</sup>٣) سبورة الفتح: ٢٩ ، شرح مسلم للنووي ١٥١/١٧.

<sup>(</sup>٤) عارضة الأحوذي ٣١٠/١٠، الجامع لأحكام القرآن ٢٩٥/١٦.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ١٦٥/١، (٧٢)، علم [١٤]، و٧٧ (٥٤٤٨) الأطعمة [٤٦]، سنن الترمذي ٢٢٨/٤، (٣٠٢٧)، أدب [٤٧]. صحيح مسلم١٥٣/١٧، منافقين [٦٦] المسند ١٢/٢، ٤١، ٦١.

بركته كبركة المسلم ...) .

إنَّ الله تعالى ضرب المثل بالنخلة لكلمة التوحيد فقال تعالى: ﴿ وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلاً كَلِمَةً طَيِّبَةً صَلْهَا ثَابِتٌ وِفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ تُؤْتِي اللّهُ مَثَلاً كَلِمَةً طَيِّبَةً وَصُلُهَا ثَابِتٌ وِفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ تُؤْتِي اللّهُ اللهُ الأَمْثَالَ لِلنَّاس لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ (").

وضرب النبي ﷺ لها مثلاً للمؤمن، وكلا المثلَين صحيحٌ فصيحٌ معجزٌ للناس مبين للمعارف ما يعم نفعه في الدين وتشمل بركته جميع المسلمين...

قوله: (لا يسقط ورقها) وجه التمثيل في نفي سقوط الورق وجوه منها: أنَّ النخلة لا تعرى عن لباسها من الورق كالمؤمن لا يعرى من لباس التقوى، فإنَّ اللباس الظاهريقي من آفات الدنيا، فلباس النفس الورع، ولباس القلب قطع الأمل ونفي الطمع، ولباس الروح حسم العلائق وحذف العوائق وسلوك الصراط المستقيم دون سائر الطرائق، ولباس العابدين ترك الحرام، ولباس العارفين مجانبة الآثام، ولباس المحبين نبذ الآثام.

ومنها: ثبوت المؤمن على اعتقاده كثبوت النخلة على أساسها، وعلو كلمته وعمله كعلو النخلة في السماء.

وفيها: أنَّ النخلة ينتفع بها بعد انجعافها في جمارها وسعفها وعثاكلها وجفها، وكذلك المؤمن لا ينقطع عمله بموته إذا نظر في تكملة إيمانه وتوفير طاعاته لنفسه .

عن أبي هريرة أنَّ رسول الله قال: مثل الصلوات الخمس (أرأيتم لو أنَّ نهراً بباب أحدكم يغتسل فيه في محو الدنوب



<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٥٦٩/٩، (٥٤٤٤)، الأطعمة [٤٢].

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) عارضة الأحوذي ٣١١/١٠، ٣١٣.

<sup>(</sup>٤) عارضة الأحوذي ٣١٣/١٠، الجامع لأحكام القرآن ٣٥٩/٩.

كلّ يومٍ خمس مرّاتٍ، هل يبقى من درنه؟ قالوا: لا يبقى من درنه شيء، قال: فذلك مَثَل الصلوات الخمس يمح الله بهنّ الخطايا) .

(من درنه) الدرن: الوسخ، وقد يطلق الدرن على الحَبِّ الصغير التي تحصل في بعض الأجساد (٢٠).

وفائدة التمثيل التأكيد، وجعل المعقول كالمحسوس.

قال الطيبي: في هذا الحديث مبالغة في نفي الذنوب؛ لأنَّهم لم يقتصروا في الجواب على لا، بل أعادوا اللفظ تأكيداً".

وجه التمثيل: أنَّ المرء كما يتدنس بالأقدار المحسوسة والأحوال المشاهدة في بدنه وثيابه فيطهره الماء الكثير العذب إذا والى استعماله وواظب على الاغتسال به؛ فكذلك تطهّر الصلاة العبد من أقذار الذنوب حتى لا تبقي له ذنبا إلا أسقطته وكفرته، ويكون ذلك بالوضوء والصلاة، وإنَّما يكفر الوضوء الذنوب؛ لأنَّه يراد به الصلاة فما ظنك بالمراد وهو الصلاة، ذلك أقوى في التكفير وأولى بالإسقاط، وكما يطهر الماء الوسخ فكذلك يذهب الهموم والغموم الداخلة على العبد أيضاً، فإنَّ الهموم أصلها الذنوب، فإذا ذهبت الذنوب التي هي أسباب الهموم ذهبت في نفسها بذهاب أسبابها؛ ولذلك يقول المعبر للرجل الذي يرى في منامه أنَّه يغتسل: إن كان عليك دين قضيته أو هم زال عنك شغله ".

وهذا الحديث يدلّ على سعة رحمة الله تعالى حيث جعل الصلوات من أسباب محو الذنوب، وهذا ما يدعو إلى السعادة وأنَّ الإنسان يحرم عليه أن



<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ۱۱/۲، (۵۲۸)، مواقیت ۱۶۱. م/ ماجه (۲۸۳، ۱۸۷۶. ط/سفر ۱۹۱)، المسند ۷۲/۱، ۱۷۷، ۱۷۷، و۲۸۳، ۲۸۷۱. ط/سفر ۱۹۱۱، المسند ۷۲/۱، ۱۷۷، ۱۷۷، و۲۸۹۸، ۲۷۸، ۱۸۷۱، ۱۸۰۱، ۱۸۰۱.

<sup>(</sup>٢) النهاية ١١٥/٢. الفتح ١١١/٢.

<sup>(</sup>٣) الفتح ١١/٢.

<sup>(</sup>٤) عارضة الأحوذي ٣١٥/١٠، ٣١٦. الفتح ١١/٢ -١٢.

يقنط من رحمة الله تعالى مهما كثرت ذنوبه، فإنَّ الله تعالى يغفر الذنوب جميعاً تكرماً منه عز وجل، ومن كرمه العبادات والطاعات وأفعال الخير التي شرعها لتكون من الأسباب في تكفير الذنوب والخطايا؛ وخاصة الصلوات الخمس؛ لكونها من أركان الدين، ولما في أدائها في أوقاتها وبأركانها وشروطها من الفلاح والنجاة.

عن عبد الله شه قال: (خط النبي شه خطاً مربعاً، مثال الأمل وخط خطاً في الوسط خارجاً منه، وخط خططاً صغاراً والأعراض الذي في الوسط، في الوسط،

وقال: هذا الإنسان، وهذا أجله محيط به -أو قد أحاط به -وهذا الذي هو خارج منه أمله، وهذه الخطط الصغار الأعراض، فإن أخطأه هذا نهشه هذا، وإن أخطأه هذا نهشه هذا) (١)

الأَمَل: -بفتحتين - رجاء ما تحبه النفس من طول عمر وزيادة غنى، وهو قريب المعنى من التمني، وقيل: الفرق بينهما أنَّ الأمل ما تقدم له سبب، والتمني بخلافه، وقيل: لا ينفك الإنسان من أمل فإن فاته ما أمله عوّل على التمني، ويقال: الأمل إرادة الشخص تحصيل شيء يمكن حصوله، فإذا فاته تمنّاه.

وورد في ذمّ الاسترسال مع الأمل حديث أنس وفعه: (أربعة من الشقاء: جمود العين، وقسوة القلب، وطول الأمل، والحرص على الدنيا)) أخرجه البزار.

وعن عبد الله بن عمرو رفعه: (صلاح أوَّل هذه الأمة بالزهادة واليقين، وهلاك آخرها بالبخل والأمل). أخرجه الطبراني وابن أبي الدنيا في الكتاب

المستنوع القوالي في المراجع المستنون ال

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٢٣٥/١١، ٢٣٦، (٦٤١٧)، رقاق [٤]، ث/٤. المسند ٣٨٥/١، ١٨/٣، ١٢٣ن ١٣٥.

قصر الأمل<sup>(۱)</sup>.

وقيل قصر الأمل حقيقة الزهد، وليس كذلك، بل هو سبب؛ لأنَّ من قصر أمله زهد، ويتولد من طول الأمل الكسل عن الطاعة، والتسويف بالتوبة، والرغبة في الدنيا، والنسيان للآخرة، والقسوة في القلب؛ لأنَّ رقته وصفاءه إنَّما يقع بتذكير الموت والقبر والثواب والعقاب وأهوال القيامة (٢)، كما قال تعالى: ﴿ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمَدُ فَقَسَتُ قُلُوبُهُمُ ﴾ (٢).

وقيل: من قصر أمله قلّ همه وتنوّر قلبه؛ لأنَّه إذا استحضر الموت اجتهد في الطاعة، وقلّ همه ورضى بالقليل.

وقال ابن الجوزي: الأمل مذموم للناس إلا العلماء، فلولا أملهم لما صنفوا ولا ألّفوا.

وقال غيره: الأمل مطبوع في جميع بني آدم كما في الحديث الذي في الباب بعده: (لا يزال قلب الكبير شاباً في اثنتين حبّ الدنيا وطول الأمل) (٤).

وفي الأمل سر لطيف؛ لأنّه لولا الأمل ما تهنّى أحدّ بعيش، ولا طابت نفسه أن يشرع في عمل من أعمال الدنيا، وإنّما المذموم منه الاسترسال فيه وعدم الاستعداد لأمر الآخرة، فمن سلم من ذلك لم يكلف بإزالته (٥).

قوله: (خط) الخط هو الرسم والشكل.

(مربعاً) هو المستوي الزوايا.

قوله: (وخط خطا في الوسط...) قيل: هذه صفة الخط.



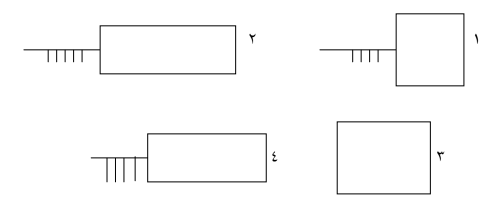
<sup>(</sup>۱) الفتح ۲۳۱/۲۳۱، ۲۳۷.

<sup>(</sup>٢) الفتح ٢٣٧/١١.

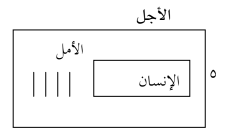
<sup>(</sup>٣) سورة الحديد: ١٦.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ٢٣٩/١١، (٦٤٢٠).

<sup>(</sup>٥) الفتح ٢٣٧/١١.



ورسمه ابن التين هكذا:



والأوَّل المعتمد، وسياق الحديث يتنزل عليه، والإشارة بقوله: (هذا الإنسان) إلى النقطة الداخلة، وبقوله: (وهذا أجله محيط به) إلى المربع، وبقوله: (وهذا الذي هو خارج منه أمله) إلى الخط المستطيل المنفرد، وبقوله: (وهذه) إلى الخطوط، وهي مذكورة على سبيل المثال، لا أنَّ المراد انحصارها في عدد معين .

ويؤيده قوله في حديث أنس الله بعده: (إذ جاءه الخط الأقرب) . فإنّه أشار به إلى الخط المحيط به، ولا شك أنّ الذي يحيط به أقرب

المنتوج القوارة بحرية والتا المالية الماقة

<sup>(</sup>۱) الفتح ۲۳۷/۱۱ -۲۳۸.

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری ۲۳٦/۱۱ (٦٤١٨)

إليه من الخارج عنه ...

قوله: (خُطُطاً) -بضم المعجمة والطاء الأولى -للأكثر، ويجوز فتح الطاء.

وقوله: (هذا الإنسان) مبتدأ وخبر، أي: هذا الخط هو الإنسان على التمثيل.

وقوله: (وهذه الخطط) -بالضم فيهما أيضاً -.

(الأعراض) جمع عَرَضٍ -بفتحتين - وهو ما ينتفع به في الدنيا في الخير وفي الشر.

(نهشه) - بالنون والشيم المعجمة - أي: أصابه وأجهده .

والمراد بالأعراض: الآفات العارضة له، فإن سلم من هذا لم يسلم من هذا، وإن سلم من الجميع ولم تصبه آفة من مرضٍ أو فقد مالٍ أو غير ذلك بغته الأجل.

والحاصل أنَّ من لم يمت بالسبب مات بالأجل.

وفي الحديث إشارة إلى الحضّ على قصر الأمل والاستعداد لبغتة الأجل. وعبّر بالنهش وهو لدغ ذات السم مبالغة في الإصابة والإهلاك .

وعند البيهقي في الزهد] (خط خطوطاً وخط خطاً ناحية ثم قال: هل تدرون ما هذا؟ هذا مثل ابن آدم ومثل التمني، وذلك الخط الأمل، بينما يأمل إذْ جاءه الموت).

وإنَّما جمع الخطوط ثم اقتصر في التفصيل على اثنين اختصاراً،



<sup>(</sup>۱) الفتح ۲۳۸/۱۱.

<sup>(</sup>٢) النهاية ١٣٧/٥، الفتح ٢٣٨/١١. الصحاح ١٠٢٣/٣.

<sup>(</sup>٣) الفتح ٢٣٨/١١.

والثالث الإنسان، والرابع الآفات .

وقد أخرج الترمذي عن أنس بلفظ: (هذا ابن آدم وهذا أجله، ووضع يده عند قفاه ثم بسطها فقال: وثم أمله، وثم ّأجله). أي: أنَّ أجله أقرب إليه من أمله. قال الترمذي: وفي الباب عن أبي سعيد (٢).

قال الحافظ: أخرجه أحمد ولفظه: (أنَّ النبي ﷺ غرز عوداً بين يديه، ثم غرز إلى جنبه آخر، ثم غرز الثالث فأبعده، ثمَّ قال: هذا الإنسان وهذا أجله وهذا أمله) (٢) والأحاديث متوافقة على أنَّ الأجل أقرب من الأمل (٤).



<sup>(</sup>۱) الفتح ۱۸۹/۲. الفتح ۲۳۸/۱۱

<sup>(</sup>۲) صحيح سنن الترمذي ۲۷۲/۲، (۲٤٥١)، زهد [۲۵] جه/زهد [۲۷]، المسند ۱۷۲/٤، الفتح ۲۳۸/۱۱، الإحسان ۲۸۵/٤.

<sup>(</sup>٣) المسند ١٨/٣.

<sup>(</sup>٤) الفتح ٢٣٨/١١.

## الخاتمة

من خلال هذا البحث الذي جمع أحاديث الأمثلة والمعاني؛ نستنتج ما يلى:

- \* تعدد المسائل والمواضيع التي تناولتها هذه الأحاديث.
  - \* أهمية أسلوب المثال ومقاصده.
- \* التحذير من الغلوفي الدين وفضل التقارب والتسديد والتيسير.
- \* التأكيد على حرص رسول الله ﷺ في إنذار العالمين، وتحذريهم مما فيه شرّهم، وهديهم إلى ما فيه الخير لهم من السلامة والنجاة.
- \* تقريب الحقيقة للمؤمنين وتحذيرهم من المعاصى والأهواء والشهوات.
- \* التذكير بمعاني المسلم والمهاجر، وتخلقهم بالأخلاق الحميدة والعبادة.
  - \* ترسيخ معاني التوحيد والصلاة والصوم والصدقة.
    - \* بيان حرمة وشناعة الغيبة بشتى صورها.
  - \* فضل الزهد وإيثار الآخرة والحذر من الدنيا ومتاعها.
  - \* سعة رحمة الله تعالى في جعل الصلاة تمحو جميع الذنوب.
- \* تصوير حقيقة الدنيا وقرب الجنة جعلنا الله وجميع المسلمين من أهلها، وقرب النار أعاذنا الله وجميع المسلمين منها.



- \* حث كلّ إنسان أن يسعى لصلاح نفسه بما يوصله إلى رحمة الله تعالى وفضله.
  - \* التأكيد على نهاية العمر مهما طال بالأعراض أو الأجل.
- \* قبول القدر المناسب من الأمل الهادف إلى تحقيق الطمأنينة وإبعاد اليأس والأوهام والو ساوس التي قد تتمكن من الإنسان فتفسده.
- \* ذم الاسترسال والغلو في طول الأمل الذي يؤدي إلى التقصير في فعل الطاعات وتأخير التوبة ونسيان الآخرة والغرور بالدنيا وزينتها.

